اًمام بـاقر چەگذشت؟ قري س موسوی کاشانی

بر

امام سجّاد بي و

امام باقري

چە گذشىت؟



سید محمد حسن موسوی کاشانی

# شناسنامه کتاب:

| رط و مخصوص مؤلف است»                         |                          |
|----------------------------------------------|--------------------------|
| ۵۰۰۰ جلد                                     | تيراژ:                   |
| وزیری ـ ۲۱۶ صفحه                             | قطع و صفحه :             |
| اوّل ـ پاییز ۱۳۷۳                            | نوبت و تاریخ چاپ:        |
| مؤسسه چاپ الهادی قم ۱۶۱۲۱                    | لیتوگرافی و چاپ و صحافی: |
| سچّاد ۲۴۱۹۵                                  | حروفچينى:                |
| مؤلف                                         | ناشر:                    |
| سیّد محمد حسن موسوی کاشانی                   | مؤلف:                    |
| بر امام سجّاد الله و امام باقر الله چه کذشت؟ | نام کتاب:                |

مرکز پخش: قم-تلفن ۷۳۹۰۸۶ ۲۲۰ تومان

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

### تقديم به آقا و مولايم،

آنکـه ملائک و فرشتگان مقرّب در انتظار ظهورش و جبرئیل امین آمادهٔ صیحهٔ آسمانیاش است،

تا بدین وسیله به متقیان و منتظران، نوید و بشارت و به کافران، مشرکان، ظالمان و منافقان، نابودی آنها و پایان یافتن حاکمیت و قدرتشان را اعلان کند.



# فهرست مطالب

| حسنن الله المستن الله الله الله الله الله الله الله الل | مقدمه ۷                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| چگونگی قیام مختار۴۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بخش اوّل                                 |
| آغاز قيام مختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بر امام سَجَاد ﷺ جه گذشت؟                |
| پیروزی مختار۴۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وصنيت امام حسين الله                     |
| سه جبهه در مقابل مختار ۴۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | دوران امام سجّاد ﷺ ١٠                    |
| فعالیت مروان در شام ۴۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وضعیت سیاسی دوران امام سجادﷺ 🕠 ۱۳        |
| مرگ مروان و روی کار آمدن عبدالملک ۴۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | حاکمان دوران امام سجاد ﷺ ۱۴              |
| فعاليت مخالفان داخلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | قيام مردم مدينه ١٤                       |
| أغاز انتقام از قاتلان امام حسين للله ١٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عكسالعمل يزيد ١٧                         |
| خاطرة منهال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بخش دؤم                                  |
| جنگ مختار با ارتش شام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | قیام ابن زبیر                            |
| پیروزی ابراهیم اشتر بر عبیدالله ۵۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مرگ يزيد                                 |
| سر عبیدالله در نزد مختار۸۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | معاوية دؤم بـه حكـومت رسـيد و بــلافاصله |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | استعفا داد                               |
| سر عددالله برد امام سخاد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | مروان به حکومت رسید                      |
| الشطار محمد مسترج حضان ١٠٠٠ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قيام مردم بصره۱۳                         |
| تنهائی مداتار ۱۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وضع مردم کوقه ۲۴                         |
| شكست نشكر مختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آرزوی عبدالله بن زبیر ۲۵                 |
| محاصرة مختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مختار در کنار عبدالله بن زبیر ۲۹         |
| کشته شدن مختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | روش عبدالله بن زبیر                      |
| حقیقت بختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تبعیض اساس حکومت ادوی ۳۰                 |
| مختار از نظر امام باقر ﷺ ۶۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بخش سؤم                                  |
| مختاراز نظر امام صادق ﷺ ۶۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | قيام توابين                              |
| قدری تأمل کنیم ۶۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حرکت توابین به سیدان جنگ                 |
| بخش پنجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | شکست توابین ۲۷                           |
| پیرادون شخصیت تحمد هنفیه ۷۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بخش چهارم                                |
| ديدگاه ادام رضاياً دربارهٔ محمد هنفتِه . ٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | قیام مختار                               |
| امام سجاد ﷺ و محدد حنفیه در کنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اذن امام سجاد ﷺ به استقام از قاتلان امام |

| فرزدق، انام سجاد الله را معرفي ميكند . ١٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | حجرالاسود                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عبادت امام سجاد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بخش ششم                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سكوت از نظر امام سجادﷺ ۱۲۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | جنگ عبدالطک مروان با لشکر ابن زبیر در                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| سفارشهای امام سجاد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | عراق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| اخلاق امام سجاد طَيُّلًا ١٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | نصب حجرالأسود توسط امام سجاد ﷺ ، ٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المِشهادت امام سجاد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بيعت عبدالله عمر با حجاج٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بخش يازدهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | برخورد عبدالله عمر با امام سجاد ﷺ ۲۹ ۷۹                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بر امام باقر ﷺ چه گذشت؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | برخورد امام سجاد الله با عبدالملك ٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| امام بافر ﷺ علم را مىشكاقد ١٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | روزی دوبار گرفتار جنون می شوم ۸۶                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| دانشكاه امام باقر ﷺ ١٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | شهادت سعید بن جبیر ۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| خلفای همزمان با امام باقر ﷺ ۱۳۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | شهادت قنبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| وليد در مدينه ١٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | برخورد حره باحجاج٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| دوری حاکمان اموی از حجاج ۱۳۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | نظر امام باقر الله در بارهٔ حجاج ۹۴                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| شیر نبود. خون بدوش ۱۳۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بخش هفتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عمر بن عبدالعزيز به حكومت ميرسد ١٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | قيام عبدالرحمن بن اشعث 80                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| افكار بِزَبِد بِنَ عَبِدالطَّكَ ﴿ ﴿ وَمِنْ الْمُعَالِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وليد بن عبدالملك به حكومت ميرسد ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بخش دوازدهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | فتوحات برنامة كار ۹۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بخش دوازدهم<br>هشام به حنومت عهرسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فتو حات بر نامهٔ کار                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| هشام به متودت عیرسد ۱۳۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سلیمان به حکومت میرسد ۹۹                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| هشام به حتودت عی رسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سلیمان به حکومت میررسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| هشام به محودت میرسد.  سوال هشام در خرجی بر ۱۲۰ احضار تمام بافریخ در شام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سلیمان به حکومت میرسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| هشام به محودت میرسد. ۱۳۹ سؤال هشام در خریج در ۱۲۰ احضار دمام بافر یک در شام ۱۲۰ امام بافر یک و عالم مسیحی ۱۲۵ سؤالات عالم مسیحی اراقر یک در شام بافر یک ۱۲۶ امام بافر یک در شام سافر یک در شام امام بافر یک در شام ۱۲۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت نظالمان نامهٔ امام سجّادﷺ وظائف علمای درباری بخش نهم بخش نهم                                                                                                                                                                                                             |
| هشام به حدودت سیرسد.  سوال دشتم در بر خوب به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سلیمان به حکومت میرسد.<br>بخش هشتم<br>زهری در خدمت ظالمان ۱۰۱<br>نامهٔ امام سجّادگیّلاً به زهری                                                                                                                                                                                                                       |
| هشام به محودت میرسد. ۱۳۹ سؤال هشام در خریج در ۱۲۰ احضار دمام بافر یک در شام ۱۲۰ امام بافر یک و عالم مسیحی ۱۲۵ سؤالات عالم مسیحی اراقر یک در شام بافر یک ۱۲۶ امام بافر یک در شام سافر یک در شام امام بافر یک در شام ۱۲۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت نظالمان نامهٔ امام سجّادﷺ وظائف علمای درباری بخش نهم بخش نهم                                                                                                                                                                                                             |
| هشام به حدودت سیرسد.  سوال دشتم در بر خوب به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم<br>بخش هشتم<br>زهری در خدمت فالمان                                                                                                                                                                                                                                                    |
| هشام به حدودت می رسد.  سؤال هشام در کی خربی  احمار دام بافر کی در شام  ادم بافر کی در شام  ادمار دیا عبدالملک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت ظالمان نامهٔ امام سجّادﷺ به زهری امان علمای درباری به نشش و فائلف علمای درباری به نشش نهم عیشس و تجملهرسش بنیامیه حکومت بزید بن عبدالملک چکونه بودگ                                                                                                                      |
| هشام به حدودت می رسد.  سؤال هشام در کی در شام  ۱۳۰ اعظار ضام بافر که در شام  ۱۳۵ اعام بافر که در شام  ۱۳۵ اعام بافر که در شام  اعام بافر که در شام  اعام بافر که در شام  ۱۳۵ اعام بافر که در شام  ۱۳۵ اعام بافر که در شام  ۱۳۵ اعام بافر دیا درالملک  ۱۵۱ اعتراض به سختراش عبدالدلک  ۱۵۲ سختراض به سختراش عبدالدلک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت ظالمان نامهٔ امام سجاد نیخ به زهری اماهٔ امام سجاد نیخ به زهری اوظائف علمای درباری خشش نهم عیاشی و تجمل پرسشی بنیامیه حکومت بزید بن عبدالملک چکونه بود د ا                                                                                                               |
| هشام به حدودت سیرسد.  سؤال ششام بر کی در شام  احصار ادام بافر کی در شام  ادام باقر کی در شام  اعتراض به سختراش عبدالملک  اعتراض به سختراش عبدالملک  اعتراض به سختراش عبدالملک  ادر کنار ادام باقر کی در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت ظالمان نامهٔ امام سجّادگیّهٔ به زهری دامهٔ امام سجّادگیّهٔ به زهری وفائف علمای درباری بخش نهم عیاشی و نجملپرستی بنیامیه حکومت برید بن عبدالملت چکونه بود؟ عمر عیدالعزیز چکونه ادمی بود؟ دربار بنیانیه حمل تجمع بردگان بیا . ۱۱۱ ستاد فقهاه درباری                        |
| هشام به حدودت سیرسد.  سوال دشتم ر بر ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت ظالمان نامهٔ امام سجّاد الله به زهری نامهٔ امام سجّاد الله به زهری وفائف علمای درباری بخش نهم عیاشی و تجملپرستی بنیامیه حکومت بزید بن عبدالملک چگونه بود؟ عمر بن عبدالملت چگونه بود؟ این میرالمزیز چگونه ادمی بود؟ دربار بنیانیه محل تجدیم بردگان ریبا ستاد فقهاء درباری |
| مشام به حدودت سیرسد.  استوال دشام بر المرافق التصار ادام بافر که در شام التصار ادام بافر که در شام التحق ال | سلیمان به حکومت میرسد. بخش هشتم زهری در خدمت ظالمان نامهٔ امام سجّادگیّهٔ به زهری دامهٔ امام سجّادگیّهٔ به زهری وفائف علمای درباری بخش نهم عیاشی و نجملپرستی بنیامیه حکومت برید بن عبدالملت چکونه بود؟ عمر عیدالعزیز چکونه ادمی بود؟ دربار بنیانیه حمل تجمع بردگان بیا . ۱۱۱ ستاد فقهاه درباری                        |

| نصيحت سلمه به زيد۱۸۲                                                                                                                                                                              | ابويصير چه مييند؟١٥٧                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ابوحنیفه پشتیبان زید۱۸۳                                                                                                                                                                           | پسر عمر و امام باقر ﷺ١٥٨                                                    |
| ازدواج زید در کوفه۱۸۴                                                                                                                                                                             | اَسرار بر جابر جعفی ستگینی میکند ۱۵۸                                        |
| اندام زید                                                                                                                                                                                         | قتاده عالم بصره در خدمت امام باقر ﷺ . ۱۵۹                                   |
| زيد باقرآنمم                                                                                                                                                                                      | فقیه بصره در کنار امام باقر الله الله ۱۶۰                                   |
| گفتگوی احول با زید۱۸۶                                                                                                                                                                             | سؤالات طاووس يماني از امام باقرط الله 18۲ .                                 |
| هدف زید: امر به معروف و نهی از منکر . ۱۸۸                                                                                                                                                         | ابوحنيفه در كنار امام باقرط الله ١٢٥٠٠٠٠٠                                   |
| گفتگوی جابر با زید۱۸۹                                                                                                                                                                             | اصحاب امام باقر الله الله المام باقر الله الله الله الله الله الله الله الل |
| زید در کنار امام باقر ای از ایم                                                                                                                               | ج شهادت امام باقر ﷺ                                                         |
| برخورد زيد با دوستانش۱۹۱                                                                                                                                                                          | بخش چهاردهم                                                                 |
| افکار زید                                                                                                                                                                                         | فرستادهٔ مردم كاشان نزد امام باقر عَنْ الله ۱۶۷                             |
| بخش شانزدهم                                                                                                                                                                                       | ورود سلطان علی به کاشان ۱۶۸                                                 |
| قيام زيد                                                                                                                                                                                          | دشمن در نداری جنگ                                                           |
| تنهائی زید۹۶                                                                                                                                                                                      | شهادت سلطان على                                                             |
| تير خوردن زيد ۹۷                                                                                                                                                                                  | بخش پانزدهم                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                   |                                                                             |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | بررسی قیام زید                                                              |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جوَّ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جوّ حاكم به محيط                                                            |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جَرْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جوّ حاكم به معيط                                                            |
| شهادت زید بیدا کردن جسد زید ۱۹۸۰<br>قیام بحیی فرزند زید ۱۹۸۰<br>بخش هقدهم<br>وضع قیام کننده ۲۰۲۱<br>کفتار امام رضائی دربارهٔ زید ۵۰۰<br>نظر امام صادق ﷺ راجع به زید ۲۰۰                           | جَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید ۱۹۸۰<br>پیدا کردن جسد زید ۱۹۸۰<br>قیام بحیی فرزند زید ۱۹۹۰<br>بخش مقدهم<br>وضع قیام کننده ۲۰۰<br>گفتار امام رضائیًّ دربارهٔ زید ۵۰۰<br>نقر امام صادق ﷺ راجع به زید ۲۰۰                  | جَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید ۱۹۸۰<br>پیدا کردن جسد زید ۱۹۸۰<br>قیام بحیی فرزند زید ۱۹۹<br>وضع قیام کننده فضام کننده گفتار امام رضایا و ۲۰۰<br>نظر امام رضایا و راجع به زید ۱۹۷۰<br>عقیده زید ۱۹۷۰<br>مجلسی و زید ۱۹۰ | جَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید  پیدا کردن جسد زید  الیام یحیی فرزند زید  وضع قیام کننده  کفتار امام رضایگا دربارهٔ زید  نظر امام صادق گا راجع به زید  مجلسی و زید  مبلسی و زید  تاثیر شامه مادق بازی استان الم         | چَوْ حاكم به محيط                                                           |
| شهادت زید                                                                                                                                                                                         | جَوْ حاكم به محيط                                                           |



#### مقدمه

در بررسی تاریخ، بخصوص زندگانی اثمهٔ معصومین صلواتالله علیهم اجمعین باید این مسئله را در نظر داشت :

امامان معصوم الله براى تداوم هدايت و سعادت دنيوى و اخروى بشر از طرف خداوند بوسيله پيامبر اكرم الله تعيين شدند. آيا مردم به تعهد و وظيفه خود در مقابل امام خود انجام وظيفه كردند، چرا كه مردم وظيفه داشتند از آن ائمه پيروى و اطاعت كنند يعنى هر چه را كه آن امامان معصوم مى فرمودند اجرا كنند و هر چه را منع مى فرمودند مى بايستى ترك كنند.

ما در بررسی دوران اتمه هی باید آنچه را که برای ما مفید است و می بایستی از آن بهره برداری کنیم غفلت نورزیم و لازم است از تاریخ پند بگیریم و از آن رفتارهای منفی که مردم در مقابل اتمه محصومین هی داشتند درس عبرت بگیریم و سعی داشته باشیم که عمل منفی آنها را به عمل مثبت تبدیل کنیم و ما آماده اطاعت کردن محض از دستورات ائمه معصومین هی باشیم. و در این زمان که امام حاضر ما حضرت ولی عصر روحی و ارواح العالمین له الفداء هستند آن حضرت را شاهد و حاضر بر اعمال خود بدانیم و دستورات اسلام و قرآن مجید و اهل بیت هی را راهنمای زندگی خود بدانیم که این همان وصیت رسول گرامی اسلام بود که مردم را به این دو، امر فرمود:

انى تارك فيكم الثقلين كتاب الله و عترتى لن يفتر قاحتى يـردا عـلى عندالحوض.

همانا من برای شما دو چیز گرانقدر یکی کتاب خدا و دیگری خاندانم عترتم را باقی میگذارم... و این دو از یکدیگر جدا نمی شوند تا اینکه در کنار حوض (کوش) بر من وارد شوند.

و در جهت اطاعت کردن از قرآن و عترت ما فکر کردیم که گوشهای از ترایخ ائمهٔ معصومین را البته به اندازه وسع خود برای دوستداران آن خاندان روشن سازیم و در این جهت در این کتاب دوران امام سجاد الله و امام باقر الله را مورد بررسی قرار دادهایم و امید است که از عمل امت اسلامی درس عبرت بگیریم و رفتار خوب آنها را سرمشق خود قرار دهیم و از اعمال بد آنها دوری گزینیم. ضمناً از همهٔ کسانی که در چاپ این کتاب و کتب دیگر به هر طریقی مؤثر بودهاند تشکر می کنم و برای آنها از خداوند بزرگ خیر دنیا و آخرت را طلب می کنم.

قم ۔سید محمد حسن موسوی کاشانی

# بر امام سجّاد ﷺ چه گذشت؟

# بخش اوّل

#### وصيت امام حسين الله

امام حسین قبل از ترک سرزمین حجاز به سوی کوفه، وصیت نامه و نامههای خود را نزد ام سلمه، همسر پیامبر اکرم شی به امانت می گذارد و به او این اختیار را می دهد که در صورتی که برنگردد، آنها را به بزرگترین فرزند ذکورش تسلیم کند، امام زین المابدین خوتنها فرزند پسر امام حسین بی بود که بازگشت و المسلمه وصیت نامه پدرش را به او داد.

و بدین وسیله جانشین حضرت روشن و مشخص گشت. به اضافهٔ آن در شب عاشورا امام حسین ان فرزندش امام سجاد الله را به عنوان وصی و جانشین خود معرفی فرمودند و تمام ودیعههای امامت را به امام سجاد الله سپردند.

اگرچه به صورت ظاهر، امام حسین الله به خواهرش حضرت زینب ی و صیت نمود تا حقیقت امر بر دشمن مخفی بماند تا اینکه مبادا دشمنان طمع در قتل امام سجاد الله کنند. (۱)

امام سجاد ﷺ تنها فرزند پسر امام حسين ﷺ بود كه به علت كسالت و بيماري

١ ـ كمال الدين / ص ٢٥٧.

نتوانست در کربلا در جنگ شرکت کند. سنّ آن حضرت در آن موقع بیست و سه سال بود.

#### دوران امام سچّادﷺ

واکنش حادثهٔ کربلا و شهادت امام حسین ﷺ جامعهٔ مسلمانان آن روز را سخت تکان داد، و این واکنش در حجاز بیشتر از جاهای دیگر بود.

سالهای ۶۶ تا ۷۵ هجری، برای حجاز ـ عراق و شام سالهای محنت و آشوب بود. در سراسر این ده سال این ایالتها، روی آرامش ندیدند.

به راستی بایدگفت نفرین فرزند پیغمبر ﷺ گریبان مردم این سرزمین راگرفت. امام حسین ﷺ دربارة آنان جنین فرمود:

خدایا! بارانِ آسمان و برکتهای زمین را از آنان بازدار. جمع آنان را از هم پراکنده ساز! و هیچگاه حکومتها را از آنان راضی مگردان.<sup>(۱)</sup>

زمان و دوران امام سجادﷺ را می توان از دشوارترین و بدترین زمانها به حساب آورد.

آن حضرت با همهٔ محنتها و بلاها که در روزگار جدّ بزرگوارش امبرمؤمنان علی ﷺ روی داده بود همزمان بود، او سه سال پیش از شهادت حضرت علی ﷺ متولد گردید. زمانی که دیده به جهان گشود، جدش امیرمؤمنان ﷺ در خط جهاد جمل غرق گرفتاری بود و پس از آن با امام حسن ﷺ در محنت و در گرفتاریهای فراوان او می زیست.

مشکل مهمی که در دوران امام سجادﷺ و امامان دیگر وجود داشت، دور بودن مردم از فرهنگ اسلام بود؛ به قول امام صادقﷺ که فرمود:

وإنَّ بني أميه اطلقُوا للناس تعليم الايمان و لَم يُطْلقوا لهم الشرك لِكَي

۱\_ تاریخ طبری.

# إذا حَمَلُوهم عَلَيه لَمْ يَعْرِفُوهُ. ١٠١٥

هبنی امیه مردم را در یادگرفتن ایمان و عقیده آزادگذاردند، اما در یادگرفتن معنی شرک سر راه راگرفتند، تا کسی معنی شرک را نداند برای اینکه وقتی بخواهـند مـردم را وادار پـه شرک کنند کسی نداند و نگریند. این کفر و شرک است»

مردم از فرهنگ غنی اسلام دور بودند و بدین لحاظ حاکمان اموی و کذابان و دروغگویان، حداکثر استفاده را از مردم به ظاهر مسلمان می بردند و به خاطر نادانی مردم بودکه وضعیت اتمهٔ معصومین ﷺ و امام سجادﷺ به گونهای دردناک دل هر مسلمانی را به درد می آورد، اینک به این روایت توجه کنید:

منهال بن عمرو میگوید: بر علی بن حسین؛ وارد شدم و به آن حضرت عرض کردم: ای پسر رسول خدا چگونه صبح کردی؟

امام سجاد للله فرمود:

صبح كرديم به خدا سوكند، به منزلة بنى اسرائيل از آل فرعون: يُذَبِّحُونَ ٱبْنَائَهُم وَ يَسْتحيُونَ نساءَهُمْ

پسران ایشان را میکشند و زنان را نگاه می دارند.

و صبح کرده است بهترین خلق خدا پس از رسول الله ﷺ در حالی که بر منابر لعن کرده می شود. و صبح کرده است آنکه ما را دوست می دارد حقش کاسته شده، به سبب دوستیش با ما.<sup>(۲)</sup>

بعد از شهادت امام حسين ، امامت و رسالت امام سجاد ً ﷺ آغاز شد. ما در كتاب وبر امام حسن ﷺ و امام حسين ﷺ چه گذشت؟، در بارهٔ امام سجّادﷺ و سخنرانی و فعالیت آن حضرت بعد از شهادت امام حسین ﷺ در كوفه و شمام و مدینه اشاراتی كردهایم.

از مسایل مهم زندگی امام سجاد الله خاطرات فراموش نشدنی آن حضرت از

۱ ـ مرات العقول / ج ۲ / ص ٣٩٩. ۲ ـ مجمع البيان / ج ٣ / ص ٢٢۴. واقعهٔ کربلا است که هیچگاه خاطرات آن واقعه از ذهن آن حضوت دور نمی شد. چراکه خود آن حضرت شاهد تمام جریانات سوزناک و دردناک کربلا بودند و هر وقت به یاد آن روز میافتادند اشک از دیدگانش جاری میگشت.

امام صادق الله در اين مورد مي فرمايند:

حضرت امام زین العابدین پی پس از حادثهٔ خونین کربلا، بیست سال میگریست و هیچگاه نشد که غذایی برای ایشان بیاورند و حضرت اشک نریزد. تا بدانجا که یکی از علاقمندان ایشان عرض کرد: «ای پسر رسول خدا من می ترسم شما خود را هلاک کنید،» حضرت در پاسخ فرمودند: «من اندوه و رنج خود را با خدای خویش بازگو می کنم و چیزهایی را از جانب خدا می دانم که شما نمیدانید. من هر گاه به یاد کشته شدن فرزندان فاطمه می افتم بغض گلویم را می فشاود.» (۱)

به حضرت على بن الحسين على عرض شد: آيا زمان آن نوسيده كه ديگر اندوهتان پايان يابد؟ حضرت با ناراحتي فرمودند:

چه می کویید؟ یعقوب پیامبر دوازده فرزند داشت. یکی از آنـان را خداوند از برابر چشم او مخفی داشت. او آنقدر کریست که سیاهی چشمانش به سفیدی کرایید و پشتش از کثرت اندوه خم شد. در حالی که فرزندش زنده بود. امّا من با دو چشم خویش پدر، برادر. عمو و مقده نفر از خویشان خود را دیدم که در کنار من به شهادت رسیدند. پس چگونه حزن و اندوه من تمام شود؟ (۲)

امام سجاد الله براى گربه بر وسيد شباب اهل الجنّه و شب و روز نمى شناخت و چون از حضرتش درخواست تخفيف مى كردند تا چشمانش سالم ماند، مى فرمود:

مناقب / ابن شهر أشوب.
 مناقب / ابن شهر أشوب.

«چگونه نگریم و حال آنکه عمهها و خواهرانم را در عصر عاشورا به یاد می آورم که از این خیمه به آن خیمه در فرار بودند».

آیا گریههای حضرت سجاد ﷺ تنها یک حالتی بود مثل حالت آدمی که دلش می لرزد و بی هدف گریه می کند؟! یا آنکه حضرت سجادی می خواست یاد حادثهٔ کربلاه را زنده نگه دارد و مردم یادشان نرود که جرا امام حسین ﷺ کشته شد؟

# وضعیت سیاسی دوران امام سجادﷺ

امام صادق ﷺ فرمود: عباد بصری (۱) در راه مکه به حضوت امام سجاد ﷺ برخورد کود. آنگاه به آن حضرت عرض کود:

يا على بن الحسين تركت الجهاد و صعوبته واقبلت على الحج و لينه إذَّ اللَّهُ عَزَّوَجُلُ يقول: إذَّ اللَّه اشْترىٰ مِنَ المُؤْمِنِينَ ٱنْفُسُهُم وَ ٱمُوْالُهُمْ بِأَنَّ لِهُمُ الجُمِّهُ يُقَاتِلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ.'')

ای علی بن حسین؛ جهاد و سخنی جهاد را رها کردی و اقبال کردهای به نومی و نحجه به درستی خداوند عروجل میگوید: خداوند خویدار حال و حال مؤسین است که در عوض آن بهشت را به آنها می دهد. کسانی که در راه خدا می حنگنا..

در اینجا امام سجاد ﷺ به عَبّاد فرمود: اتمّ الآیه. آیه را نمام کن. بعد خود آن حضرت بقیهٔ آن آبه را خواند:

ٱلْقَاتِيُونَ الغَابِدُونَ الْخَامِدُونَ الشَّابِحُونَ البُّاكِمُونَ الشَّاجِدُونَ الْأَمُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ التَّاهُونَ عَنِ المُنْكَرِ وَ الْخَافِظُونَ لِلحُدُودِ اللَّهِ وَ بَشَّرِ الْمؤمِنِينَ. [17]

امام سجاد ﷺ به عباد فرمود: آدمي با اين صفات نشان بده تا من بروم زير پرچم أو

۱ عباد بصری از علمای اهل سنت است که در میاد مردم دارای ناود در

۲- توبه / ۱۱۰.

۳\_ توبه / ۱۱۲.

جهاد كنم.

إذا رَآيْنا فَالْجِهاد مَعَهُم آفْضَل مِن الْحَج.(١)

اگر اینچنین آدمی دیدیم پس جهاد کردن با آنها از حج افضل است.

امام سجاد الله در چنین محیطی که از یک سو، تحت مراقبت شدید مأمروان شام و از سوی دیگر مواظب بودند بر آنکه مبادا از آل علی و خاندان او نامی به نیکی برده شود، و چنان در این کار سخت میگرفتند که مردم میکوشیدند خود را از چشم آنان دور نگاه دارند مبادا متهم شوند، تا آنجا که امام سجاد الله می فرماید:

در مکه و مدینه بیست تن نیست که ما را دوست بدارد.

#### حاكمان دوران امام سجاد الله

خلفای دوران امام سجاد ﷺ عبارتند از:

١ ـ يزيد

۲ـمعاوية دوم

٣ ـ مروان

۴\_عبدالملک بن مروان

٥ وليد بن عبدالملك.

اینان خلفای دوران آن حضرت هستند که ما مطالبی را دربارهٔ آنها ذکر خواهیم کرد تا روشن شود که آن حضرت در چه دورانی به سر می بردهاند.

همچنین در طول دوران آن حضرت رویدادهای سیاسی بسیار مهمی اتفاق افتاده است که دربارهٔ این رویدادها، مطالبی را ذکر خواهیم نمود. از جملهٔ این رویدادها می توان به وقیام توابین، و وقیام مختار، و وقیام عبدالله بن زبیر، و وقیام عبدالرحمن بن اشعث، اشاره نمود که تحقیق وار آنها را مورد بحث قرار

١ ـ وسائل الشيعه / مناقب / ابن شهر آشوب.

خواهيم داد.

شرایط و موقعیت زمانی امام سجاد الله بر اساس آنجه تمام مورّخین و اصحاب حدیث نوشته اند بسیار حسّاس بوده است. زیرا حضرت امام سجاد الله به عنوان وارث امام حسین الله و امام بعد از او، تمام توجهات دوست و دشمن را به سوی خود جلب کرده بود، از آنجایی که واقعه دلخراش عاشورا، جوّ شدیدی بر علیه بین امیه برانگیخته بود، به طوری که آنان به شدت مراقب هرگونه عکس العمل امام سجاد الله و کنترل دستگاه حکومت سامی بودند و آن حضرت کاملاً تحت نظر و کنترل دستگاه حکومت اموی بودند؛ به طوری که کمترین تماس و حرکت امام سجاد الله را مممورین و جاسوسان، گزارش می کردند حتی زمانی که دعبدالله بن زبیره حکومت را در حجاز در ست داشت، امام سجاد الله سخت تحت نظر و مراقبت جاسوسان او به سر می بردند.

امام سجادﷺ پس از بازگشت از کربلاء، قسمت باقی عمر خود را در مدینه گذرانید و از هرگونه درگیری در سیاست تا آنجاکه می توانست اجتناب نمود.

در سال ۱۹۲ هل مدینه، علیه بزید قیام کردند. امام سجاد ه به منظور تأکید بر اتخاذ موضع مستقل خویش در این کشمکش سیاسی، مدینه را ترک کرد و برای اقامت در ملک خود به خارج از شهر رفت. پس از این بود که لشکر یزید مدینه را فتح کردند و آنچه را که خواستند، انجام دادند. سپس مردم مدینه مجبور شدند تا سوگند تحقیر آمیز هم پیمانی بخورند و خود را بندگان یزید اعلام دارند، لکن امام سجاد این قضیه کنار و معاف بود.

امام سجاد ﷺ در كشمكش و درگيري بين حكومت اموي و عبدالله بين زبير همچنان روش تقيّه را داشتند، و خود را از ماجراهاكنار مي داشتند، با اين همه ابن زبير آن حضرت را زير نظر داشت.

شهادت امام حسین ﷺ بر اکثر مسلمین سنگین تمام شد و جامعهٔ اسلامی آن روز را نکان داد. مردم بی به اشتباء خود بردند که چرا از نصرت و پاری آن حضرت کوتاهی کودند. در حقیقت، ضعف عقیدتی شیعیان کوفه و عدم پایداری و استفامت بر آنها، سبب به شهادت رسیدن امام حسین شد؛ با آن که خود مردم آن شهر، حضرتش را دعوت کرده بودند و آمادگی خود را جهت یاری آن حضرت تا پای جان اعلام کرده بودند و با مسلم بن عقیل، نماینده و فرستادهٔ امام حسین شخ بیعت کرده بودند؛ لکن با شهادت امام حسین خود را بر سراسر سرزمینها و مسلمانها، شدت بخشید و مردم به شدت در عذاب روحی و وجدانی به سر می بردند.

### قيام مردم مدينه

مسعودی در این مورد می نویسد:

«چون دامنهٔ ظلم و جنایت و قسق و قجور یزید به هـمه جـا کشیده شد،مردم به پا خاستند. در مدینه که منوز تعداد کثیری از مهاجرین و انصار در قید حیات بودند بیشتر نسبت به جنایات بـزید حساسیت نشان میدادند. خصوصاً کشتر امام حسین ∜ و قسـق و فجور و شرایخوری یزید، باعث شد مردم سر به شورش بردارند...

آتش خشم و اعتراض در حجاز شعلمور شد و فرماندار یزید به نام «عثمان بن محمد بن ایی سفیان» را از شهر بیرون کردند، و به رهبری تنی چند از بزرگان مهاجر و انصار و تابعین، حکومت خودمختار تشکیل دادند.

بارزترین چهرهٔ رهبری این حرکت، چهرهٔ اعبدالله، فرزند احتظاهٔ غسیل الملائکه، است و مردم به طور موقّت تا روشن شدن اوضاع با او بیعت کردند. آنان عناصر اموی راکه در منزل بزرتشات امر وان حکم، جمع شده بودند، از مدینه ببرون راندند. عكسالعمل يزيد الا

#### عكسالعمل يزيد

به محض رسیدن این خبر به دمشق، یزید یکی از خطرناکترین و پست ترین یارانش دمسلم بن عقبه و ا با لشکری جزار (حدود ۵ هزار نفر) برای سرکوبی مودم مدینه فرستاد، او و نیروهایش به مدینه رسیدند و در بیابانی بنام دحراء اردو زدند. مردم مدینه به فرماندهی وعبدالله بن حنظله و وعبدالله بن مطیع به دفاع پرداختند اما در مقابل لشکر یزید، شکست خوردند و لشکر یزید وارد شهر شدند. چگونگی ورود لشکر شام به شهر چنین بود:

زمانی که سپاهیان شام رسیدند با مشورت وعبدالملک مروانه که او نیز همراه سایر بنی امیه از مدینه اخراج شده بود در منطقهٔ وحرّه، مستقر شدند و به کمک مروان توانستند با وعدههای مالی گروهی از وبنی حارثه، را فریب داده و از قسمت آنها وارد شهر مدینه شوند، حملهٔ لشکر شام به داخل شهر و درگیری آنها، کمتر از یک روز به طول انجامید و پس از آن مدینه به تصوف شامیان درآمد.

#### مورخين مينويسند:

آنان با اسب و سلاح و کفش، وارد حرم پیامبر شدند و مسجد پیامبر را آلوده کردند. و بیش از هزار نفر از صحابهٔ پیامبرﷺ قتل عام شدند، به طوری که از ډیدریون، کسی زنده نماند.

یزید به دمسلم بن عقبه، فرماندهٔ نیروهایش دستور داده بود، که پس از پیروزی بر مدینه، سه روز جان و مال و ناموس مردم بر تو و سربازانت حلال است. و آنان هر آنچه می خواستند کردند آری این واقعه، در سال شصت و سوم به وقوع پیوست. واز آنجایی که لشکر بزید، در ریگزاری به نام وحرّه، اردو زده بودند و از آن پایگاه به شهر حمله ور شدند، در تاریخ، آن را به نام واقعهٔ حرّه، ثبت کردهاند.

آری؛ یزید آن کسی است که در طغیان و ستم، گوی سبقت را از همهٔ ناپاکان ربود و صریحاً در مجلس شام در برابر حضرت زین العابدین 教 در ضمن اشعار معروف خویش کفر و زندقة خود را آشکار ساخت. و به همه فهماند او هبچگونه اعتقادی به اسلام و قرآن ندارد و از همهٔ اسلام فقط از حکومت اسلام خوشش می آید. اما یزید علیرغم این فجایم بزرگ خود، چون برای محاربه با اهل مدینه، سپاهی به فرماندهی مسلم بن عقبه به آنجا فرستاد به او سفارش کرد که از اسائهٔ ادب به خاندان امام سجاد پرهیزد و به وی خاطرنشان ساخت که این کار موجب نابودی و هلاکت می شود.

مسلم بن عقبه به مدینه هجوم آورد و حرم رسول خدا الله را سه روز در اختیار سهامی خود قرار داد. (۱۱ شرف و ناموس دختران بسیاری بر باد رفت و ده هزار فرزند نامشروع به دنیا آمد. خانههای مسلمانان خارت شد و خونهای بسیاری نزد قبر پیامبر الله و ریخته شد. (۱۱ اما در عین تمام این جنایات به خانهٔ امام سجاد که پناه اهل مدینه بود تعرضی صورت نگرفت. جنانکه حتی مروان به حک حد مدمن دریینهٔ اهل بیت پیش هم به این خانهٔ گرم روی آورد و مروان همان کسی بود که دعایشه را تحریک ساخت که نگذارد پیکر امام حسن در جنب مرقد رسول خدا الله دن شود تا آنجا که کینهٔ درونی این زوجهٔ پیامبر جنان به جوش آمد که گفت: «کسی راکه من دوست ندارم، وارد خانهام نکنیده (۱۳ جوب خیزران به دهان بزم یزید در مجلس مطهر امام هی میزد و با چوب خیزران به دهان مطهر امام هی مدان گفت:

به به! چه صورت ځنکی داری!

و چه رخسار گلگون و شادابی!

از کشتن حسین دلم را خنک ساختم و انتقام خون بزرگان خود را گرفتم

۱ ـ تاریخ طبری *|* ج ۷ *| ص ۶*.

٢\_ تذكرة الخواص / سبط بن جوزي / ص ١٤٣.

٣۔ مناقب ابن شهر آشوب / ج ٢ / ص ١٧٥.

عكسالعمل يزيد 4 ∕ ₪

اما علیرغم این همه عناد و عداوت، که از برابر جسمان اصام سجاد الله دور نمی نکرده و اهل و نمی گشت و خاندان رسالت فراموششان نشده بود، حیا و شرمی نکرده و اهل و عیال خویش را در هنگام وقوع این حادثه به خانهٔ حضرت زین المابدین الله آورد. و مسلم بن عقبة شروع به گرفتن بیعت برای بزید از مردم مدینه کرد. مبنای این بیعت پذیرفتن این امر بود که آنها وبرده، یزید هستند هر کس از این امر تخطی می کد فوراً به قتار می رسید.

تعداد کشته ها بنابر نقل وابن قتیبه، یک هزار و هفتصد نفر از انصار و مهاجران و فرزندان آنها و دده هزار، نفر از سایر مردم بوده است. دواقمهٔ حرّة، در ۲۶ ذیحجه سال ۳۶ انفاق، افتاد.

در دوران پیامبر اکرمﷺ همین ومسلم بن عقبة، در غطفان اسیرگردید و زنی از انصار او را خرید و آزاد کرد. وقتی در دواقعهٔ حرّة، از او خواسته شد که به خاطر آن جو یان ملاحظه آنها را بکندگفت:

ولكنكم قتلتم عثمانه

شماها عثمان را به قتل رساندهاید.

بعد عبدالملک به مردم مدینه می گفت:

انكم لا تحبوننا و انتم تذكرون يوم الحرة و نحن لانحبكم ابداً و نحن نذكر مقتل عثمان.(۱)

شسما ما را به خاطر یادآوری واقعهٔ حرّه دوست ندارید و ما نیز با یادآوری قتل عثمان شسما را دوست نداریم.

\* \* \*

۱\_ مروج الذهب / مسعودی / ج ۳ / ص ۱۲۲.

## بخش دوّم

#### قيام ابن زبير

ابن زبیر، در حجاز بود و شاهد رویدادها بود تا خبر شهادت امام حسین گل را شنید ابن عباس به ابن زبیرگفت: «پسر زبیر به خدا قسم جوّ خالی شد و فرصت خوبی برایت پیش آمد؛

ابن زبيره بى درنگ عليه امويان وكسب استقلال حجاز، اعلام قيام كرد واز حادثة كوبلاء براى تحريك مردم سود جست. اما روشن است كه حركت امام حسين ﷺ با قيام ابن زبير فرق زيادى داشت. انگيزة حركت امام حسين ﷺ برقرارى حق و عدالت و امر به معروف و نهى از منكر و بنابر وظيفة الهى بود كه رسالت و امامت الهى به عهدة اوگذاشته شده بود و او به عنوان امام بر حق، دعوت مردم كوفه را پذيرفت(۱) ولى انگيزة قيام ابن زبير، خواسته هاى نفسانى و روحية قدرت طلبى او بود.

یزید، پس از قتل عام مردم مدینه و غارت و انهدام شهر، باز به دمسلم بن عقبه، فرمان داد تا با نیروهای خود به طرف مکه برای سرکوبی قیام دابن زبیر، حرکت کند.

١- به كتاب دبر امام حسن علي وامام حسين علي چه گذشت، مراجعه شود.

تاریخ به دلیل جنایات فجیع این شخص، نامش را از مسلم به دمسرف یا شجرم، تغییر داد و خداوند به خاطر کثرت جنایاتش او را مهلت نداد و در بین راه مدینه و مکه در جایی، به نام وقدید، مرض سختی گرفت و با همان مرض به درک واصل شد.

نیروهای سرکوبگر یزید، پس از مرگ فرمانده شان، تحت فرماندهی جنایتکار دیگری به نام دحصین بن تُمیره که از جانیان معروف بود و در کربلا در قتل امام حسیم علی شرکت داشت قرارگرفتند.

دحصین، نیروهایش را به طرف مکه حرکت داد و شهر مکه را از هر طرف محاصره کرد و تمام نقاط سوق الجیشی شهر را سنگربندی نمود.

وعبدالله بن زبیره که خود را حاکم مسلمین می دانست. احساس کرد نمی تواند در مقابل لشکر شمام به سرکردگی وحصین، مقاومت نماید لذا خود را به مسجدالحرام رساند و به کعبه پناهنده شد و آنجا را پناهگاه خود قرار داد.

لشکر شام، مسجد را محاصره کردند و در بلندی اطراف مسجد موضع گرفته و منجنینهای پرتاب سنگ و عرادهها را دور تا دور کعبه مستقر کردند.

اگرچه قوای اموی توانسته بودند موضع مدینه را در هم شکنند، ولی موضع مکه سخت تر بود.

دابن زبیر، در کعبه متحصن شد و دروازههای شهر را بست. فراریان جنگ حرّه و گروهمی از خوارج نجدی و مختار ثقفی، به یاری ابن زبیر شنافنند.

دحصین بن نمیره فرمان حمله را برای کشتن و دستگیری ابن زیبر و یارانش، به مسجدالحرام صادر کرد. سنگهای بزرگ، به وسیلهٔ منجنیزها به سوی کعبه پرتاب شد و عرّادهها بوسیلهٔ سنگهایی با پارچههای آغشته به نفت، در حالی که شعلهور بود، خانهٔ کعبه راگلوله باران کردند.

> وَانْهَدَمَتِ الْكَمْيَةُ وَ أَحْتُرِقَتِ الْآئِنيَهِ، كعبه، ويران كرديد و بناهاى اطراف آن به آتش كشيده شد.

و این واقعه در روز شنبه، سوم ربیعالاول، در سال شـصت و چـهار بـه وقـوع پیوست.

#### مرگ يزيد

یازده روز پس از این جنایت، یزید به هلاکت رسید و این زیبر وهوادارانش همچنان در محاصره، مقاومت می کردند و رفته رفته، وضع آنان خطرنا کتر می شد تا اینکه بعد از گذشت یازده روز خبر مرگ یزید باعث متلاشی شدن لشکر شام شد، و اوضاع بهم ریخت و دحصین بن نمیره با داین زیبر، کنار آمد و دابن زیبر، مجدداً بر اوضاع مسلط شد.

یزید در سال ۶۴ بعد از سه سال و اندی حکومت و ستم، به طور ناگهانی به درک واصل شد در حالی که قبل از مرگ او، برای پسرش معاویه بیعت گرفته شده بود.

#### معاوية دوّم به حكومت رسيد و بلافاصله استعفا داد

پس از مرگ یزید، مردم گرد دمعاویهٔ دوم، پسر یزید را گرفتند و او را به عنوان خلیفه وارد صحنه کردند. اما او که به شدت از جنایات پدر و پدریزرگش تکان خورد، بود و حاضر نبود زیر بار قبول حکومت برود به منبر رفت و گفت:

های مردم! جدّ من معاویه، با علی بن ابیطالب که به سبب قرابت بـا رسول خدا، شنایستهٔ خلافت بـود درگـیر شـد و شـما را بـه کـارهایی واداشت که می دانید، تا سرانجام مرگش فرا رسید و در قبر خود جای گرفت و در بند گناهان خود اسیر شد. پس از آن پدرم، زمام حکومت را به دست گرفت که لیافت آن را نداشت، پیرو هوس شد ولی به آرزوی خود نرسید و عمرش کفاف نداد و در قبرش پای بند گناهانش شده

و سپس به گریه افتاد، به طوری که اشک از دیدگانش سرازیر شد و گفت: «برای ما سخت است که از عاقبت او خبر داریم و میدانیم که به سزای آيام مردم بصره ۲۳ / ₪

کشتن عترت پیامبر و هتک حرمت مدینه و ویران کردن کعبه، کارش به کجا میکشد، اکنون من وبال شما را به گردن نمیگیرم، خـود دانـید و خلافتان.،(۱)

معاویهٔ دوم ۴۰ روز بیشتر حکومت نکرد و پس از استعفا در سن ۲۰ سالگی از دنیا رفت و در دمشق دفن شد.

# مروان به حکومت رسید

پس از درگذشت معاویهٔ دوم، اختلاف شدیدی بین مردم شام بروزکرد. از جملهٔ امراء بنی امیه میرونکرد. از جملهٔ امراء بنی امیه عموی عثمان بود و بواسطهٔ سن زیاد، مورد احترام بنی امیّه بود و در زمان خلافت یزید والی مدینه بود پس از شنیدن خبر مرگ یزید از مدینه به شام رفت و پس از جنجال فراوان، بنی امیّه را وادار به بیعت با خود نمود.

#### قيام مردم بصره

بصره که پیش از این در برابر حکومت اموی، موضعی محافظه کارانه داشت، این پار ناگزیر به اتخاذ تصمیمی جدّی شد. دعبیدالله بن زیاد، که در آن هنگام استاندار بصره بود پس از دریافت خبر مرگ یزید، از فرصت استفاده کرد و کوشید به نمام امویان برای خود بیعت بگیرد، ولی کوشش وی دچار شکست شد و از بصره فرار کرد.

«بصوه» پس از این، با یکی از شخصیتهای معروف هاشمی به نام دعبدالله بن حارث بن نوفل، بیعت کرد. ولی او نیز نتوانست در کار خود موفق باشد؛ زیرا شهر یکپارچه آشوب شده بود و این بحران ناشی از درگیریهای قبیلهای و شدت یافتن

١-مروج الذهب /ج ٣ / ص ٨١ ـ ماهيت قيام مختار ـ النجوم الزاهره /ج ١ / ص ١٩٤٠.

فشار خوارج بود. مردم بصره ناچار، به ابن زبیر نامه نوشتند و ضمن آن، با او بیعت نمودند و تقاضا کردند تا فرمانروایی بر ایشان بگمارد تا خطر خوارج را دفع کند. ابنزییر ابتدا دحارث بن عبدالله ربیعه، و سپس دمصعب بن زبیر، وا به بصره فرستاد و ایشان با عنوان استاندار رسماً قدرت را به دست گرفتند.

مرگ ناگهانی بزید، تا حدود زیادی سیطرة امویان را بر استان کوفه ضعیف کرده و معرفی فدو به نیز فقط چهل روز حکومت کرده بود. پس از او شام دچار هرج و مرج شده و قدرت برقراری استیلای شدید بر سراسر حکومتش را از دست داد. در حجاز وعبدالله بن زیبره که اکنون بیش از هر زمان مدعی خلافت بود، از مرگ یزید و ضعف و اغتشاش در شام بهره برداری کرد و به استقرار و تشکیل قدرت خود پردانت و عنوان امیرالمؤمنین را برای خود برگزید.

#### وضنع مردم كوفه

مردم کوفه پس از مرگ ویزید، عمرو بن الحریث، نایب و جانشین دابن زیاد، را از شهر بیرون کرده و به قصر ابن زیاد هجوم برده و کاخ را به تاراج بـردند و سـپس درهای زندانها را شکستند و ۲۵۰۰ زندانی را آزاد ساختند.

در میان این خلاء قدرت، اشراف کوفه به سرعت نامه ای به وعبدالله بن زیبره نوشتند و از او خواستند تا از اوضاع موجود بهره برداری کرده و حاکم خود در کوفه را متصوب نماید.

آری وعبدالله بن زبیره که پس از مرگ یزید در سال ۴۵، رسماً خود را خلیفهٔ مسلمین قلمداد کرده بود به زودی حجاز و عراق و یمن و ایران را تحت حکومت خود درآورد و وعبدالله بن مطیع، راکه از یاران بسیار نزدیک او بود رسماً به عنوان استاندار جدید کوفه نصب کرد. تاریخ ورود استاندار جدید به کوفه روز پنجشنبه ۲۵ رمضان سال ۶۵ بود.

# آرزوی عبدالله بن زبیر

بزرگترین آرزوی دعبدالله بن زبیره از همان ایام جوانی رسیدن به قدرت و حکومت بود، و به دنبال فرصت مناسب میگشت تا این که معاویه مُرد و دبزید، روی کار آمد و حضرت سیدالشهدامظ به شهادت رسید، آنگاه موج عظیمی از اعتراض و حرکت و قیام سراسر جهان اسلام را فراگرفت. عبدالله بن زبیر در ابتدا مدعی بود که خلافت را نیز ابتداء برای خود نمیخواهد بلکه پیشنهاد او ترتیب و تعیین خلیفه بر اساس دشورایی، است.

او برای فریب مردم، خود را مردی زاهد و عابد جلوه میداد و نماز و روزهٔ او ضرب المثل شده و توانسته بود تا اندازه ای اعتماد عوام را به خود جلب کند، و تا یزید زنده بود خود را به عنوان خونخواه امام حسین ، معرفی می نمود.

اما با مرگ یزید در سال ۶۴ او از سخنش برگشت و معلوم شد که این یک شعار بیشتر نبوده، و وی به دنبال ریاست و حکومت خود می باشد.

وعبدالله بن زبیره سعی فراوان کرد که وعبدالله بن عمره را با خود همراه کند و از او بیعت بگیرد. بدین منظور از راه متوسل شدن به همسر وعبدالله بن عمره یعنی دصفیّه، خواهر مختار، وارد شد؛ بلکه او بتواند شوهرش را به بیعت با ابن زبیر راضی کند. هنگامی که وصفیّه، این مطلب را با وعبدالله بن عمره در میان گذاشت، او ضمین رد این پیشنهاد، ابن زبیر را مردی ریاست طلب و دنیاپرست معرفی کرد و دصفیّه، کثرت نماز و روزه و عبادت ابن زبیر را یادآور شد، وعبدالله بن عمره در پاسخ او گفت: آن قاطرهای نیرومندی که معاویه بر آنها سوار می شد و وارد مکه می گردید را دیده بودی؟

صفته گفت: آري!

ابن عمر گفت: ابن زبیر از نماز و روزهاش همینها را می خواهد.(١)

دعبدالله بن زبیر، دشمن بزرگ بنی امیه بود ولی دشمنی او فقط بخاطر دنیا بود، و به همین جهت جنگهای خونینی برپا نمودکه بر اثر آن دهها هزار نفرکشته شدند.

این زبیر و بنی امئیه با هم اختلاف داشتند، ولی اختلاف آنها در قتل و غارت و حکومت بر مال و خون مردم بود، اما در موضوع دین و عقاید همانند یکـدیگر بودند.

بنی امیه، حضرت امیر 機 را روی منبرها لعن می کردند، ابن زبیر نیز همین کار را می کرد، اگر بنی امیه مردان و زنان را به جرم شیعه بودن می کشتند ابن زبیر نیز این عمل را انجام می داد.

عبدالله بن زبیر هم با بنی امیه دشمن بود و هم با خاندان حضرت علی در و روزی ابن زبیر بالای منبر مشغول بدگریی امیرمؤمنان در شد. این سخن به گوش محمد بن حنفیه رسید. محمد حنفیه پیش ابن زبیر آمده و سخن او را قطع کرد و گفت:

ويا معشر العرب شاهت الوجوه اينتقص على الله و انتم حضور ... ؟! و معمت عرب اصورت شما تغيير كندا آباشما نشستهايد و حضوت امير الله و المدمت

میکنند؟! حضّرت امیر ﷺ دست قدرت خدا علیه دشمنان خدا برد، حضّرت علی ﷺ صاعقه حقیقی خدایی بود. حضرت علی ﷺ چون آنان را به خاطر کفرشان کشت او را دشمن داشته و نسبت به او اظهار کینه می نمایند.

عبدالله زبیر در جنگ جمل علناً در سخنرانی خود نسبت به مولا و امیرمؤمنان علی ﷺ اسائهٔ ادب میکرد.

این زبیر خود معترف بودکه چهل سال است که بغض اهل بیت و پیامبر را در دل دارد. قبلاً او به خاطر بغضش، پدر خود زبیر را نیز وادار کرد تا حمایتش را از اهل بیت برداشته و حتی به جنگ حضرت امیر الله در جمل بیاید و لذا امیرمؤمنان

١-شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد /ج ١ / ص ٢٢٤.

دربارهٔ او فرمود:

# ما زال الزبير منا اهل البيت حتى نشأ ابنه المشوّم عبدالله (۱) زير همواره مردى از ما و اهل بيت بود، تا آنكه پسرش عبدالله به جوانی رسيد.

این زیبر بارها ضمن سخنرانی، به عببگریی از حضرت امبر ها می پرداخت ابن حنفیه صدای اعتراض بلند کرده و مشاجرات لفظی بین آنها به وجود می آمد. این مسأله موجب شد تا ابن زیبر دستور اخراج ابن حنفیه را بدهد که سخت مورد اعتراض ابن عباس واقع گردید. (۲) عبدالملک که می خواست تا از این اختلاف به نفع خویش بهره گیری کند ضمن نامه ای به ابن حنفیه نوشت که می تواند به شام برود، ابن عباس نیز با تمجید از شخصیت ابن حنفیه، از عبدالملک خواست تا مراعات او را بکند.

عبدالملک نیز پاسخ مساعد به ابن عباس داد. محمد بن حنفیه به شام رفت، در میاد را در محمد بن حنفیه به شام رفت، در میان راه هر که از شامیان که بر او میگذشت سخن از دسیام و قیام، او میگفت و اوصاف او بر سر زبانها می وفت - عبدالملک احساس خطر کرد لذا در همان زمانی که ابن حنفیه در راه بود به او خبر داد که اگر می خواهد وارد دمشق شود باید با وی بیعت کند. اما محمد بن حنفیه نهذیرفت و به مکه بازگشته و در شعب ابی طالب در کنار برخی از یاران کوفی خود سکنی گزید. بار دیگر کشاکش بین او و ابن زبیر آغاز شده و منجر به اخراج او به طائف گردید. در این زمان ابن عباس نیز از مکه اخراج شده و به طائف آمده و هر دو علیه ابن زبیر تبلیغ می کردند. در آنجا ابن عباس در سیاس کردند. در آنجا ابن عباس در سال ۶۸ رحلت کرد و ابن حنفیه بر او نماز گزارد. ۳۲

ابن عباس از جمله مخالفین سرسخت ابن زبیر بود. او از ابتدا با ابن زبیر به مخالفت برخاست.

١- شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد / ج ٢٠ / ص ١٠٢.

٢- تاريخ ابن اعثم / ج ٤ / ص ٢٥٢.

٣- تاريخ ابن اعثم / ج ٤ / ص ٢٤٠.

این عباس عمدتاً به دفاع از این حنفیه می پرداخت و بارها بر سر همین مسایل و مشابه آنها با این زبیر مشاجره می کرد. یکی از مهمترین مشاجرات آنها زمانی بود که این زبیر برای منکوب کردن این عباس بر سر منبر او را متهم کرد که اعتقاد به ومتعة النساء دارد و خواست از این طریق او را رو در روی مردمی که متابعت خلیفه دوم در نهی از متعه ـ بر خلاف تجویز پیامبر اکرم کشت می کردند قرار دهد. در این موقع این عباس برخاسته و ضمن پاسخ به اتهامات او گفت: اعتقادش به متعه به خاطر تجویز پیامبر اکرم کشت بودند دارد می تواند از مادرش بیرسد و بفهمد که خودش بچه یک ازدواج موقت بوده است.

این زبیر به مدت ۹ سال بر شرق و مکه و مدینه و حجاز حکمرانی کرد، حکومت بر عراق به مدت ۸ سال بود. در ابتدا مردم فکر می کردند عبدالله زبیر بهتر از بنی امیه است اما در عمل با توجه به خصوصیات او از جمله راندن همهٔ کسانی که می توانستند به او کمک کنند و همچنین بخل شدید او باعث شد تا بسیاری از اطراف او براکنده شوند.(۱)

ابن ابي الحديد مينويسد:

«عبدالله بن زبیر از بخیل ترین مردمان شمرده می شد پدرش هم بخیل 
بود. آنچنان که عمر به او گفت: اگر به خلافت هم برسی باز در بطحاء با 
مردم بر سر یک صاع و یک مد چانه خواهی زد. و حضرت امیر 
میخواست عبدالله بن جعفر را به سبب اسراف و تبذیری که می کرد از 
تصرف در اموانش محدودیت ایجاد کند. عبدالله چاره اندیشی کرد و با 
زبیر شریک شد. حضرت امیر 
فر فرمود: اینک به بهترین پناهگاه پناه 
برد و دیگر او را مانم نشد.

١- بلاذري / ج ٥ / ص ١٩٧.

#### مختار در کنار عبدالله بن زبیر

مختار پس از ورود به مکه، به ملاقات ابن زبیر رفت و ابن زبیر از او استقبال گرمی به عمل آورد، و او را به خوبی تحویل گرفت اما عملاً نتوانستند با یکدیگر به توافق برسند. لذا مختار از او جدا شد و به شهر طائف همان سرزمین آباء و اجدادی خود رفت و یک سال در آنجا ماند و مشغول تفکّر و برنامه ریزی شد.

بالاخره مختار پس از یک سال کناره گیری از اوضاع سیاسی، مجدداً به مکه بازگشت تا اینکه اجباراً مختار را برای دیدن ابن زبیر نزد او بردند. هنگام ورود مختار بر ابن زبیر؛ ابن زبیر پیش دستی کرده و بر مختار سلام کرد و او را در آغوش گوفت و مصافحه نمود، سپس مختار شروع به صحبت کرد و گفت: من آمده ام با تو بیعت کنم اما با یک شرط؛

ابن زبير گفت: كدام شرط؟

مختار گفت: این که هیچ کاری بدون نظر من انجام ندهی و من اولین مشاور و محرم راز تو باشم و هرگاه خلافت تو پاگرفت مرا به بالانرین پُست.ها نصب کنی. اما این زبیر با زیرکی پاسخ داد: من بیعت تو را بر اساس کتاب خدا و سنت

پيامبرﷺ ميپذيرم.

مختارگفت: این چه حرفی است؟ این یک کلیگویی است. به خدا سوگند با تو بیعت نمی کنم مگر با همین شرایطی که گفتم.

این زبیر بدون این که سخنی بگوید، دستش را دراز کرد و مختار با او بیعت نمود. مختار در محاصرهٔ مسجدالحرام هم درکتار این زبیر بود.

پس ازگذشت مدتی، هنگامی که مختار دریافت که این زبیر به او میدان فعالیت نخواهد داد، از او فاصله گرفت و مرتب از اوضاع کوفه، خبر میگرفت و یکی از شیعیان بنام دهانی بن جبه وداعی، به او گزارش داد که مردم کوفه از حکومت این زبیر نگران و ناراضی هستند و نمایندهٔ اعزامی این زبیر را نپذیرفتهاند و تأکید کرد که اگر شیعیان عراق رهبری دلخواه داشته باشند قدرتی عظیم خواهند بود.

وقتی مختار دریافت که ابن زبیر مرد درستی نیست از وی جدا شد و به کوفه رفت.

ابن زبیر که در دل دشمن اهل ببت ﷺ بود، روزی خطاب به دابن عباس، گفت: وچهل سال است که کینهٔ شما را در دلم پنهان داشته ام،،

اما مختار با آن روحیهٔ خاص خودش. چگونه میتوانست با مودی خبیث و پست، چون ابن زبیر، کنار بیاید و با او همکاری کند.

# روش عبدالله بن زبير

عبدالله بن زبیر (در اوایل حکومت خود) برای فریب مردم و تحت تأثیر قرار دادن شخصیتها، در منبر خطابه، داد مظلومیت سیدالشهداء گل را بلند می ساخت. اما چون پایههای حکومت را مستقر ساخت . نه تنها از این شعار دست کشید، بلکه بر حضرت ختمی مرتب گل هم جسارت ورزید و در طی چهل نماز جمعه در خطبه نماز بر ایشان صلوات نفرستاد و چون مردم بر او اعتراض کردند ـ پاسخ داد. واو بازماندگان بد طینت دارد که اگر من به ذکر وی بپردازم، شاد و مسرور می شوند و حال آنکه دوست ندارم چشمانش بد برا روشن گردد، ۱۱

#### تبعيض اساس حكومت اموى

سیاست حکام اموی بر اساس تبعیض نژادی بود، و مردم مسلمان را دو دسته کرده بودند:

۱-عرب

٢- موالي يعني غير عربها كه عمدتاً ايراني بودند.

١- مقاتل الطالبين ص ٥٥.

البته بنیانگذار این سیاست، عمر خلیفهٔ دوم بود (۱۰ و معاویه که از طرف عمره استاندار شام بود این سیاست را احیاء کرد و در زمانی که خود را خلیفهٔ مسلمین می دانست، با بخشنامه هایی این شیوهٔ تبعیض نژادی را تحکیم کرد. وی طی بخشنامهای به زیاد بن ابیه که سمت استانداری کوفه و بصره و فارس را داشت چنین نوشت:

«مراقب ایرانیان باش، هرگز آنان را با عرب همپایه قرار مده، عرب حق دارد از آنان زن بگیرد، ولی آنان حق ندارند از عرب زن بگیرند، عرب از آنها ارث میبرد اما آنها از عرب ارث نمیبرند، حتیالامکان حقوق آنان کمتر داده شود، کارهای پست به آنان واکذار گردد، با بودن عرب، غیر عرب امامت جماعت نکند، غیرعربها در صف اول جماعت صاضر نشوند، و مرزبانی و قضاوت را به آنان وامکذار،»

سیاست تبعیض نژادی بنی امیه و بی عدالتی های آنان نسبت به غیر حرب، موجب خشم عمومی مسلمانان غیر عرب شد. و ایرانیان که سابقهٔ فرهنگ و تمدّن بزرگی داشتند و با آغوش باز، اسلام را پذیرفتند به خاطر عدالت اسلامی، تا پای جان از این مکتب دفاع کردند، از زمان خلیفهٔ درم عمر، سیاست تبعیض عرب و غیر عرب پیش آمد که در زمان اموی ها به اوج خود رسید و این خود در تشکل ایرانیان و علاقه شان به اهل بیت عصمت ﷺ و اعتراضشان بر علیه امویان، اثر مهمی دانستند، بلکه خواستار عدالت اسلامی، بو دند. (۱)

به علت همین سیاست بنی امیه، ایرانی ها همواره مترصد اقدام به مخالفت با آنها بودند، چنانچه نه فقط با مختار و ابراهیم اشتر بر ضد عبدالملک قیام کردند بلکه به اتفاق وعبدالرحمن بن اشعث، بر علیه حجاج همداستان شدند.

۱ و ۲ ـ به کتاب دبر اميرمؤمنان على ظا چه گذشت، مراجعه شود.

واقعهٔ کربلاء به فرمان ویزید، و به رهبری دابن زیاد، و فرماندهی دابن سعد، و سران منافق کوفه و به یاری مردم سبک مغز و به ایمان کوفه، در محرم سال ۶۱ به وقوع پیوست.

یزید در مدت سه سال و اندی از حکومت خود، جنایات بزرگی را مرتکب شد. که این جنایات در واقع، انتقام از اسلام و انقلاب پیامبر اکرم ﷺ بود. و اهل بیت پیامبر ﷺ و امام حسین ﷺ در رأس قربانیان بودند.

آری؛ عامل مهم تشکل شیعیان و سازمان یافتن آنان که باعث قیام بر علیه بنی امیه شد، سیاست ضد اسلامی بنی امیه، خصوصاً جنایت بی سابقهٔ آنان در فاجمهٔ وعاشورا، می باشد.

# بخش سوّم

# قيام توابين

کوفه پس از شهات امام حسین الله در باتلاق گناه و تقصیر، فرو رفته بود. در سال ۶۵ شیعیان به حرکت درآمدند و همدیگر را به خاطر یاری نرساندن به امام حسین الله سرزنش می کردند و از این کار خود اظهار ندامت و پشیمانی می نمودند، آنان دریافتند که چه خطای بزرگی مرتکب شده اند، زیرا امام حسین الله را دعوت کرده ولی او را میان دشمنان تنها گذاردند و به باری او نشافتند، آنان گفتند: این خطای نابخشودنی و جرم بزرگ و این ننگی که دامنشان راگرفته است، جز با دادن جان و کشته بودند که باید از دشمنان بکشند تا کشته شوند، تا شاید خداوند از خطای آنان درگذرد. هستهٔ اصلی قیام به وسیلهٔ پنج تن از سران سالخوردهٔ شیعهٔ عراق تشکیل شد که عبارت بودند از

۱ ـ سلیمان بن صرد خزاعی

۲-عبدالله بن وال تميمي

٣ـ رفاعة بن شدّاد بجلي

۴ عبدالله بن سعد ازدی ۵ عبدالله بن نجبه فزاری کوفیان به رهبری این پنج تن قیام کردند. و در این هنگامه بود که وسلیمان بن صرد خزاعی، (۱۱ شروع به تهیهٔ آخرین تدارکات برای اجرای نقشهٔ خود کرد. وی به رهبران شبعیان مدائن و بصره نامههایی نوشت و از آنان دعوت کرد تا برای انتقامگیری از خون پاک امام حسین گلا آمادهٔ قیام شوند. وی از آنان خواست تا یکدیگر را در ونخیله، خارج از کوفه، در اول ربیمالثانی سال بعد، یعنی سال ۶۵ دیدار کنند. رهبر شبعیان مدائن، سعد بن حذیقه بن یمان بود.

توابین یک گردهمایی تشکیل دادند. رهبران شیعه در این گردهمایی به سخنرانی پرداخته و نکیه کلام آنها جبران ظلمی بود که در حق اهل ببت ﷺ کرده و او را تنهاگذاشته بودند آنها با استناد به آیهٔ شریفهٔ قرآن مجید که می فرماید:

يًا قَوْمٍ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُم بِاتَّخاذِكُمُ الْمِجلَ فَتُوبُوا إِلَىٰ بارِثكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ (")

ای مردم! شما به واسطهٔ اینکه گوساله را پرستش کردید به خویشتن خویش ستم روا داشتید پس باید به سوی پروردگار خود توبه کنید و اول باید نفس خودتان را بکشید.

توابین در پی توبه و کشته شدن خویش بودند تا خطای خود را جبران کـرده باشند.

زمانی که وتوابین، حرکت خویش را آغاز کردند، شهر کوفه و بصره به دست عمّال عبدالله بن زبیر بود.

در این هنگام مختار هم دست به حرکت زد، اما روش او با روش توابین تفاوت داشت، گرچه شمار او هم انتقام گرفتن از خون امام حسین علا و تحقق حقوق اهل ست ملا به د.

۱- ابن اثیر می نویسد: سلیمان از کسانی بود که برای امام حسین ﷺ نامهٔ دعوت به کوفه نوشت ولی وقتی که امام حسین ﷺ به طرف کوفه آمد، او و افواد دیگر از یاری امام حسین ﷺ سو برتافتند ولی پس از شهادت امام حسین ﷺ پشیمان شدند.

٧- بقره / ٥٤

قيام توابين 0 7 / ₪

مختار کوشید تا توابین را متفاعد سازد که هیچگرنه اقدام عجولانهای نکرده و برای کسب موفقیت بیشتر به او بهیوندند، اما توابین از این امر امتناع ورزیدند، تفاوت اساسی توابین و مختار در این است که توابین اعتقاد به امامت امام زین العابدین ஆ داشته و معتقد بودند که اینبار نباید همانند دفعه قبل که از امام حسین ஆ دعوت کردند و آئ ماجرا پیش آمد، امام سجاد ஆ را وارد معرکه کنند، بلکه اول خود قیام کنند و اگر توانستند حکومت را در دست بگیرند آن وقت از امام سجاد چ بخواهند وارد کار شود.

لکن مختار به حساب ظاهر به عنوان نایب ومحمد حنفیه، فعالیت میکرد، لذا توابین از پشتیبانی مختار امتناع کردند.

در اولین جلسهٔ سرّی که توابین در سال ۶۱، پس از حادثهٔ کربلا برگزار کردند نام امام سجادﷺ مطرح و نام محمد حنفیه مطرح نبود.

لکن مختار پس از مرگ یزید در سال ۶۴ به کوفه وارد شد و مبارزهٔ خود را بنام محمد حنفیه آغاز کرد.

مختار ابتدا نزد امام سجاد 機 آمد لکن آن حضرت از هرگونه درگیری و قبول مسئولیت مستقیم در این کار امتناع ورزیدند، مختار هم به سوی محمد حنفیه رفت. این سیاست جدید ائمهٔ معصومین که امام سجاد 機 آخازگر دورهٔ جدید آن

بودند می رساند که دورهٔ شدید تقیّه آغاز می شود. توابین، پس از تجربهٔ تلخی که از شهادت امام حسین الله داشتند مصمّم شدند تا از ذکر نام امام سجاد لله به عنوان رهبر خود تا هنگامی که در سقوط کامل حکمرانی امو یان مو فق شوند، خو دداری کنند.

در ربیعالثانی سال ۶۵ توابین با شعار «یا لثارات الحسین، نهضت خود را آغاز نمو دند.

عمدهٔ شیعیان، دل به قیام دتوابین، به رهبری دسلیمان بن صرد، بسته و به دور او گر د آمده بو دند. مختار، با این گروه از شیعیان دیدار کر د و به آنان گفت: دسلیمان بن صرده پیرمردی است که تدبیر کار ندارد و رموز جنگ را نمی داند، او میخواهد شده را به معرکهای بکشاند که هم شما را به کشتن بدهد و هم خود کشته شود. اما من میخواهم کاری کنم که در تاریخ ضرب المثل شود و مأموریتی را انجام دهم که ولئی و پیشوای مشما مرا به آن دستور داده است، من میخواهم دمار از روزگار دشمنان شما درآورم و همه را از دم تیخ بگذراتم و دلهایتان را شاد کنم، پس با من باشید و فرمان مرا اطاعت کنید. (۱۱ اما توابین که تصمیم خود را گرفته بودند گفتههای مختار را رد کرده و بر انجام خواستههای خود تأکید کردند.

#### حرکت توابین به میدان جنگ

توابین در ماه ربیع الثانی سال ۶۵ حرکت خود را در نخیلهٔ کوفه آغاز کردند و از آنجا به سوی نیروهای وعبیدالله بن زیاد، حرکت کردند.

از ۱۶۰۰۰ نفری که نام نویسی کرده بودند تنها ۴۰۰۰ نفر به میمادگاه نخیله آمدند که از اینها هم حدود ۲۰۰۵ نفر قبل از درگیری و در حین و پایان جنگ به کوفه بازگشتند.

استاندار این زیبر کوشید تا آنان را از اجرای نقشه هایشان منصرف سازد و به سلیمان پیشنهاد کرد تا صبر پیشه کند و منتظر بماند تا این زبیر، ارتشمی را برای پیوستن به آنها مهیاکند، لکن آنان از هرگونه همکاری با عبدالله بن زبیر امتناع ورزیدند.

توابین معتقد بودند که باید از قاتلین امام حسین ﷺ انتقام بگیرند و امامت تشیّع را مستقر سازند و یا اینکه کشته شوند.

وتوابین، قبل از حرکت به سوی دشمن، از نخیلهٔ کوفه به کربلا رفته و در کنار تربت پاک امام حسین ﷺ و شهداء کربلاء گرد آمدند و به شدّت گریستند و عزاداری

۱۔ تاریخ طبری / ج ۵ / ص ۵۸۰.

شكست توابين ٣٧ 📵

کودند، به طوری که بارها بی هوش می شدند و از ارواح شهداء استمداد و از خدا طلب مغفرت می کودند و بعد از آن نیروها را به سوی مرز عراق و شام گسیل داشتند.

زمانی که لشکر توابین به حدود دهکدهٔ وقرفیاه در نزدیکی شط فرات رسیدند، بعد از مکث کوتاهی به سوی منطقهٔ حساس وعین الورده، حرکت کردند؛ زیرا به آنان گزارش داده بودند که دشمن با وسی هزاره نیرو از لشکریان شام به سرکردگی واین زیاد، به سوی آنان حرکت کرده است.

#### شكست توابين

نیروهای توابین، در منقطهٔ دعین الوردة، با دشمن مواجه شدند، ابن زیاد فرماندهٔ کل نیروهای دشمن بود و دحصین بن نمیر، از فرماندهان دابن زیاد، بود.

این دو نیرو در مقابل هم اردو زدند. توابین حدود ۴۵ هزاری نفر بودند و لشکریان شام حدود سی هزار نفر نیرو داشتند و شعار توابین وبالثاراتِ الحسین، بود. جنگ به شدت آغاز شد و توابین چون از روحیهٔ شهادت طلبی برخوردار بودند، جانانه می جنگیدند و بی مهابا به قلب دشمن یورش می بردند و فریاد توابین به والجند، الجنّه، بلند بود و عده ای از آنان در حال نبرد، فریاد می زدند خدایا ما را ببخش. و کشتار عظیمی از نیروهای دشمن کردند.

دسلیمان، به وسیلهٔ نیروهای دحصین بن نمیر، به شهادت رسید و آن ۵ نفر از سران شیعه، یکی پس از دیگری، فرماندهی توابین را به عهده گرفتند تـا اغـلب نیروهای آنانکشته شدند و عدهای از آنها هم راه فرار را پیش گرفتند، و با غلبهٔ لشکر شام، بقایای آنان به سوی کوفه بازگشتند.

\* \* \*

# بخش جمارم

## قيام مختار

در سال ۶۶ مختار به خونخواهی امام حسین 磐 قیام کرد. مردم عراق پس از حکومت بزید به دعبدالله بن زیبر، رو آوردند و دعوت او را پذیرفتند.

اما مدّتی نگذشت که ماهیّت دعوت دابن زبیره برای مردم عراق آشکارگشت و فهمیدند که او نیز از حکام اموی بهتر نیست. دابن زبیره عمّال بنی امیه را از عراق بیرون کرد امّا قاتلان امام حسین ﷺ و مسبّین فاجعهٔ کریلا، مقربّان دستگاه او بودند و چهرههای بدنامی مانند دشمر بن ذی الجوشن، و دشبت بن ربعی، و دعمر بن سعد، و دعمرو بن حجاج، و دیگر عاملین حادثهٔ عاشورا دوباره همه کارهٔ عراق شدند و همان موقعیتی که زمان سلطهٔ بنی امیّه داشتند در زمان دابن زبیر، نیز در اختیار آنان قرارگرفت.

در جهت اقتصادی استاندار عبدالله بن زبیر در کوفه گفت: دمن شما را به سیره و روش حمر و عثمان اداره خواهم کرد.)

مردی از سران شیعهٔ کوفه، گفت: ما غیر از سیره و روش علی بن ابیطالب ه بی به سیره و روش علی بن ابیطالب ه بسیره و مروش و ما و عثمان احتیاجی نیست. آری؛ ووشن شدن ماهیّت حکومت وعبدالله بن زیبره برای صردم، سبب قيام مختار ٣٩ ₪

کناره گیری مردم کوفه از استاندار این زبیر شد و علت اصلی پیوستن مردم به نهضت مختار گردید.

ومختاره قبل از واقعه کریلا، یکی از شیعیان معروف کوفه بوده و لذا هنگامی که ومختاره قبل از واقعه کرید، یک از شیعیان معروف کرده برد هنگام قیام حضرت مسلم، مختار به روستای ولققاء رفته بود و هنگامی به کوفه آمد که حضرت مسلم، مختار به روستای ولققاء رفته بود و هنگامی به کوفه آمد که حضرت مسلم قیام کرده بود. مختار سرگردان و بلاتکلیف مانده بود در این هنگام وهموو بن پسر دولید بن عتبه خبر او را به عبیدالله رسانید عبیدالله او را احضار کرد و گفت تو جمعیته دا برای این عقبل گرد آوردی؟ مختار گفت: نخیر من زیر پرچم وعمرو پناهنده شدم وعمروه هم گراه شد. عبیدالله گفت: اگر وعمروه گواه تو نبود تو را گشت. بعد از آن مختار کسی را نزد وعبدالله بن عمره شوهر خواهر خود وصفیه گشت. بعد از آن مختار کسی را نزد وعبدالله بن عمره شوهر خود وضفیه فرستاد و وعبدالله عمره به یزید نامه نوشت و وساطت کرد و یزید به این زیاد دستور داد او را آزاد کند به شرط آنکه سه روز بیشتر در کوفه نماند. مختار هم به حیجاز دفت.

آمدن مختار به کوفه که مصادف با آمادگی توابین برای خروج از شهر بود، طبهاً شخصیت سلیمان و سابقهٔ او بسیار زیادتر از مختار بود و لذا مختار نمی توانست در برابر او شیمیان را به سوی خویش جذب کند. در عین حال اعتقادی نیز به اقدام سلیمان نداشت، و لذا بارها دربارهٔ سلیمان به صراحت اظهار می کود که:

ولا علم له بالحروب و السياسة،

«سلیمان» آشنائی با جنگ و سیاست ندارد.

مختار کودک بود که پدرش او را نزد امیرمؤمنانﷺ آورد. حضرت او را روی دو پای خود نشاندند، دستی بر سرش کشیدند و فرمودند: «ای زیرک! ای زیرک».

روزي مختار با «معبدالجدلي» ديداركرد و به او گفت: اهل كتاب بر اين اعتقادند

که مردی از قبیلهٔ دافقیف، بها می خیزد، باگردنکشان می سنیزد، به یاری ستمدیدگان می مستیزد، به یاری ستمدیدگان می شتابد و داد مستضعفین را می ستاند. آنان ویژگیهای این مرد را بیان کرده اند، همه این خصوصیات بر من منطبق است. مگر دوتای از آنها. یکی اینکه او جوان است و من از منز شصت سالگی گذر کرده ام؛ دیگر اینکه بینایی او قوی نیست و من از عیز بین ترم.

معید به او پاسخ داد: امّا از نظر سنّی، باید بدانی که در آن روزگار، افراد شصت ساله و هفتاد ساله جوان قلمداد می شده اند، اما از نظر بینایی، تو چه می دانی شاید به ناراحتی مبتلا شوی و از قدرت بینایی تو کاسته شود. مختار گفت: امیدوارم که چنین باشد، انشاء الله.(۱)

در جریان شکست قیام حضرت مسلم دابن زیادی، مختار و میثم تمار و عبدالله بین الحارث بن نوفل را دستگیر و زندانی نمود. عبدالله تیغی تیز خواست و گفت: از کشته شدن به دست ابن زیاد در امان نیستم، بنابراین میخواهم بدن خود را از مو پاک کنم. مختار به او گفت: چنین نیست، این مرد بدسرشت، نه من را و نه تو را نخواهد کشت و دیری نخواهد پایید که تو فرماندار بصره می شوی، میثم تمار که سخن آن دو را می شنید، اظهار داشت: ای مختار! تو به خونخواهی حضرت حسین علی قیام خواهی کرد و همین مرد خونخوار را خواهی کشت و پای خود را بر پیشانی او خواهی گذشت و پیشگریی هر دو نفر به وقوع پیوست: عبدالله به فرمانداری بصره رسید و مختار به خونخواهی حسین الله قیام کرد. (۱)

شیعیان با مختار عهد و پیمان بستند که او را یاری کنند، و مرتب دسته با وی در تماس بودند و او را به عنوان فرمانده ای لایق و بزرگ می دانستند.

از ابتدای ورود مختار به کوفه، او به شکل سرّی و محرمانه، همهٔ کارها را انجام میداد. لکن دشمنان او که عبارت بودند از «عمر بن سعد»، فرماندهٔ کل نیروهای

١\_اخذ الثار / ابن نما.

٧- شرح نهج البلاغه / ابن ابي الحديد / ج ١ / ص ١١٠.

آيام مختار ٤١ □

کوفیان درکربلاء و دشمر بن ذی الجوشن، و دشبث ربعی، و دزید بن حارث،که همه از عاملان فاجعهٔ کربلاء بودند، به نزد استاندار ابن زبیر در کوفه وفتند و به او گفتند:

همانا خطر مختار، برای شما از دسلیمان بن صرد، بیشتر است، سلیمان میخواهد با دشمن شما (حکومت شام) بجنگد، اما مختار میخواهد در شهرتان کوفه بر شما پورش آورد.

لذا عمال حکومت ابن زبیر در کوفه، با همکاری عناصر خانن داخلی، در یک فرصت مناسب به خانهٔ مختار پیورش بمردند و او را دستگیر کردند و بـه زنـدان انداختند.

و بدین ترتیب مختار، در هنگام ماجرای قیام «توابین» در زندان «ابن زسیر، در کوفه به سر برد. باقیماندگان بازماندگان قیام توابین به کوفه بازگشتند.

مختار از زندان مخفیانه با پیروانش در تماس بود و مخفیانه رهبری حرکتهای شیعه در کوفه را رهبری کرد تا اینکه این بار نیز بواسطهٔ سفارش دابن عمر، به دابن زیبر، مختار از زندان آزاد شد.

مختار پس از آزادی از زندان و پس از شکست دتوابین، به طور کاملاً سرّی و محرمانه مردم را به قیام دعوت میکرد به طوری که قبل از اعلام رسمی قیام و علنی شدن نهضت، بیش از دهفده هزار، نفر با او محرمانه پیمان بستند و به صورت مخفی بیعت کردند.

طبری می نویسد: سال ۶۶ ومثنی بن مخر بن عبدی، در بصره مردم را به بیعت با مختار دعوت کرد.

دمثنی، از سران و بزرگان بصره بود. وی از شیعیان مخلص و محبّان سرسخت اهل بیت ﷺ بود.

\* \* \*

# اذن امام سجاد الله به انتقام از قاتلان امام حسین الله

قبل از قیام مختار در کوفه، سران کوفه دسته جمعی عازم مدینه شدند، وقتی که به ملاقات محمد حنفیه آمدند، محمد حنفیه آنان را با گرمی پذیرفت.

آنان پس از گفتگویی مختصر گفتند: مختار پیش ما آمده و میگوید که از طرف شما مأموریت دارد و ما را به کتاب خدا و سنت پیامبرش ﷺ و خونخواهی اهل بیت ﷺ و خونخواهی اهل بیت ﷺ دعوت کرده ایم و به او قبول همکاری داده ایم، اگر امر بفرمایید که از او اطاعت کنیم، چنین خواهیم کرد و اگر هم اجازه نمی فرمایید از او کناره گیریم.

آنگاه محمد حنفیه ضمن سخنانی! گفت: به خدا سوگند، دوست دارم، خدا به وسیلهٔ هرکس از بندگان خود، انتقام ما را از دشمنانمان بگیرد و این نظر من است و برای خودم و شما از خداوند طلب آمرزش مرکنم آنگاه محمد حنفیه گفت:

و أمّا الطّلَبُ بدمائِنًا، قُومُوا بِنا إلى إلمامي و المابِكُم، عَلَى بُنِ الحُسَير...»

و اما راجع به خونخواهی از خون ما، برخیزید، دسته جمعی برویم خدمت امامٍ من و امامٍ شما علی بن الحسین ﷺ و از او کسب تکلیف کنیم.

آنگاه آن جمع همراه محمد حنفیه به خدمت امام سجاد 裁 رسیدند و هنگامی که بر امام سجاد 裁 وارد شدند، محمد حنفیه علت آمدن آنگروه را به خدمت امام سجاد 裁 عرض کرد و کسب تکلیف نمود.

امام سجاد الله در جواب محمد حنفيه چنين فرمود:

يا عَمُّ، لَوْ أَنَّ عَبْداً زَنجيًّا، تَمَصَّبَ لَنَا اَهْلُ البَيْتِ، لَوجَبَ عَلَى النَّاسِ مُواذِرَتُهُ، وَقَدْ وَلَيْتُكَ هٰذَا الأَمْر، فاضتَعْ مَا شِفْتَ. (١

ای عمو! اگر بردهای از زنگبار، به حمایت ما اهل بیت برخیزد، بر مردم واجب است او را

١- بحار / ج ٢٥ / ص ٣٥٥.

یاری دهند و من تو را در این امر نمایندهٔ خود قرار دادم پس به آنچه صلاح میدانی در این زمینه اقدام کن.

سران شیعه، با دست پر و اطمینان خاطر از محضر امام مرخص شدند و با خود میگفتند: امام زین العابدین ﷺ و محمد حنفیه، به ما اذن قیام دادهاند.

آری؛ سران شیعه به کوفه برگشتند و شیعیان را در جریان کار قرار دادند. مردم منتظر بودند که خبر قطعی از مدینه برسد که با رسیدن این خبر تصمیم همه قطعی شد که دست به قیام و خونخواهی خون امام حسین ﷺ بزنند.

### چگونگی قیام مختار

هتگامی که مقدمات قیام فراهم می شد تنی چند از سران شیعه با مختار ملاقات کرده و پیشنهاد کردند اگر مردی چون ابراهیم فرزند مالک اشتر، به ما بپیوندد امید زیادی به پیروزی خواهیم داشت.

مختار هم حرف آنها را قبول کرد و با ملاقات با «ابراهیم اشتر» او را قانع ساخت که با او همکاری کند و بالأخره ابراهیم با مختار بیعت کرد.

همهٔ کارها به طور سرّی انجام می شد تا اینکه بالأخره استاندار این زبیر از کارهای مختار آگاه شد. لذا روز دوشنبه دوازدهم ربیع الاول سال ۶۶ در شهر کوفه اعلام حکومت نظامی شد و قبل از آغاز رسمی قبام، درگیری آغاز شد. در اولین درگیری ربیس پلیس کوفه به دست «ابراهیم اشتر» کشته شد.

مختار رسماً فرمان قیام را صادر کرد و دستور داد که شعار «یا منصور امت» را بلندکنند و شعار دیگر «یا لثارات الحسین» بود.

در آن دوره اکثر شیعیان خالص و هسته مرکزی معتقدین به مسئلهٔ ولایت، دار فانی را وداع گفته و ازنظر کمی کاهش یافته بودند.

-در آن زمان اکثر مردم و شیعیان و موالی (ایرانیان) در وضع و اوضاع ناامیدکننده و بسیار سختی بودند و قادر به تشخیص و تمایز مکتب ولایت و... نبودند از این جهت به نظر می رصد که برای اینها فقط دمختاره کافی بود، از این رو مردم به آسانی جذب تبلیغات بلیغ و موفقیت آمیز مختار برای محمد حنفیه، به عنوان مهدی و منجی نجاتیخش شدند و ظلم و بی عدالتی موجود و فشار ناشی از آن موجب جذب مردم به مختارگردید.

بیشتر یاران دمختار، از دایرانیان، بزدند، اکثر مورّخان نوشته اند که گرایش ایرانیان مقیم عراق به نهضت مختار، بیش از هر طایقهٔ دیگر بود.

قبل از ظهور اسلام، عراق جزء قلمرو حکومت ایران بود و اکثر اهل صراق، ایرانی بودند و دمدان، که از شهرهای معروف عراق بود، سال ها پایتخت سلاطین ایران بودکه کاخ دایران مدان، معروف است.

بعد از ظهور اسلام، ایرانیان عمدهٔ ساکنان عراق را تشکیل میدادند و پس از آنکه امیرمؤمنان علی ﷺ مرکز حکومت اسلامی را از حجاز به عراق منتقل کرد، مردم عراق که اکثراً ایرانی بودند و به زبان فارسی سخن میگفتند، به حضرتش علاقه و ارادت زیادی پیدا کردند، بنابراین شیعیان حضرتش از ایرانیان در عراق فراوان بود.(۱)

## آغاز قيام مختار

مختار لباس رزم پوشید وسلاحش را به کف گرفت. و سیل جمعیت بود که به راه افتاد و مردان مسلح خصوصاً غلامان و موالی و شیعیانی که در آن روز همه ضعیف و زیردست بودند، امروز همه با غرور و احساس عزت، دسته دسته به مختار می پوستند.

سپیدی صبح از افق طالع شد و یاران برای نماز صبح حرکت کودند، مختار رهبر قیام جلو ایستاد و نماز صبح برگزار شد، شاهدان آن نماز از جمله دحمید بن مسلم،

۱ـ برای توضیح بیشتر به کتاب «بر امام حسن الله و امام حسین الله چه گذشت؟» مراجعه شود.

پيروزي مختار 20 ً √ ©

می گوید: نماز صبح را به امامت مختار به جای آوردیم، او در رکعت اول پس از حمد، سورهٔ دوالنازعات، و در رکمت دوم سورهٔ دعبس، را با لحنی زیبا و گیرا قرائت کرد سپس گفت: به خدا سوگند، پیشوایی فصیح تر و خوش لهجه تر از او ندیده بودیم.

از آن طرف ابن مطیع (استاندار کوفه) دستور داد، منادی ندا دهد تا مردم در مسجد جمع شوند و به دراشد بن ایاس، فرماندهٔ رییس پلیس شهرگفت: برو و این مطلب را اعلام کن و به مردم برسان که حتماً در مسجد تجمع کنند.

وراشده بانگ برآورد: «ای مردم! بدانید که هر کس امشب، به مسجد نیاید» خونش هدر است سران و اشراف منافق و دو رو کوفه با قبیله و بستگان خود گروه گروه، به دور ابن مطیع، در داخل و جلو قصر و در مسجد کوفه تجمع کردند. «ابن مطیع» برای مقابله با ومختاره از نیروهای ضد اهل بیت استمداد گرفت و اکثر سران و فرماندهان خود را از عاملین فاجمهٔ کربلا، انتخاب کرد. و آنان نیز با شور و هیجان، مردم را به مقابلهٔ با مختار تحریک می کردند، زیرا می دانستند که اگر مختار و شیمیان قدرتی پیدا کنند، لیهٔ تیز شمشیرشان، متوجه آنان خواهد شد و روزگارشان سیاه و تباه خواهد گشت.

# پیروزی مختار

پس از یک سلسله درگیریهای فراوان بین طرفین، نیروهای مختار پس از شکست و تار و مارکردن دشمن، وارد بازار شدند و به مسجد بزرگ در مرکزکوفه، رسیدند و دابن مطبع، استاندار نگوذبخت دابن زبیر، و نیروهای باقی ماندهاش به قصر پناه بردند.

نیروهای مختار و دیگرگروهها در میدان و جلو مسجد و بازار، سه روز اطراف قصر را به محاصرهٔ کامل خود درآوردند.

«نصر بن صالح» که یکی از شاهدان عینی است میگوید:

ابن مطبع استاندارکوفه و طرفداران وی در مدت سه روزی که در دارالعماره به محاصرهٔ کامل نیروهای مختار افتاده بودند، غذایشان آرد بود.

بعد از سه روز ابن مطیع، از تاریکی شب استفاده نمود و از درب ورومیان، که یکی از درهای حفاظتی قصر بود، با لباس زنانه، دور از چشم نیروهای مختار، خود را از محاصره نجات داد و به خانهٔ ابوموسئ رفت.

بنابراین صبح همان روز، درب قصر را گشودند و خطاب به ابراهیم اشتر گفتند: ای پسراشتر، به ما امان بده هابراهیم به آنان گفت: به شما امان دادم، و بدین سان، آخرین سنگر مقاومت هابن زبیر، به دست مختار سقوط کرد و محاصره شدگان گروه گروه از قصر بیرون آمدند و با صد و هشتاد درجه تغییر به مختار پیوستند و با او بیعت نمودند.

پس از خروج محاصره شدگان از قصر، مختار و فرماندهان او، فاتحانه وارد قصر شدند، و روز دیگر مختار خطبهای طولانی برای مردم خواند، مختار پس از سخنرانی در مسجد جامع شهر از منبر پایین آمد و کنار منبر نشست و مراسم بیعت رسماً اعلام شد و مردم گروه گروه دست مختار را به عنوان نمایندهٔ اهل بیت پیامبر ﷺ فشردند.

موسى بن عامر گويد:

بزرگان قوم نیز آمدند و مختار دست پیش آورد ومردم با وی بیعت می کردند و او می گفت: با من براساس کتاب خدا و سنت پیامبرش و خونخواهی اهل بیت 繼 و نبرد با منحرفان و دفاع از مستضعفین، بیعت می کنید.

مردم فوج فوج، بر اساس کتاب خدا و سنت بیامبر ﷺ و خونخواهمی امام حسین ﷺ و دفاع از مستضعفان با او بیعت کردند.

مختار کاملاً بر اوضاع کوفه مسلط شد و رسماً اعلام حکومت کرد. و قبل از هر چیز به دلجویی و دادن پاداش به سربازانش پرداخت.

کل مبلغی که در حین تصرف کوفه در خزانه بیتالمال به دست مختار افتاد مبلغ

#### ۹ میلیون درهم بود.

سپس مختار به نصب استاندارهای جدید پىرداخت و استاندارهـای ارمـنيه، آذربایجان، موصل، مدائن ... را تعیین نمود.

در کتاب ذخایر چنین آمده است:

مختار بن ایمی عبید درکوفه بسال ۶۶ به طلب خون امام حسین ﷺ قیام نمود. در بیتاالمال کوفه هفت میلیون دینار بیافت، پارهای از آنها را برای اهل بیت فرستاد و پارهٔ دیگر را میان یاران خویش، پخش کرد.(۱)

#### سه جبهه در مقابل مختار

۱ - جبههٔ شام به رهبری «امویها» به فرماندهی ابن زیاد.

۲ - جبههٔ «عبدالله بن زبير» به رهبري مصعب، برادر عبدالله.

٣ـ جبهة داخلي در كوفه، به سركردكي قاتلين امام حسين ﷺ مانند ـ عمر سعد ـ شمر، خولي، سنان بن انس و شبث بن ربعي.

#### فعالیت مروان در شام

ومروان حکم پس از مرگ یزید و کناره گیری فرزند یزید از خلافت، خود را به عنوان خلیفهٔ مسلمین مطرح نمود و سران شام با او بیعت کردند. او پس از تثبیت موقعیت خود در شامات، تصمیم گرفت به حساب قدرتهای مخالف حکومت اموی برسد، بنابراین تصمیم گرفت اشکری را به حجاز، برای سرکوبی وابن زیبره که خود را جلیفهٔ مسلمین میخواند اعزام دارد و اشکری نیز برای سرکوبی انقلاب عراق، به رهبری مختار و ابراهیم اشتر، تجهیز نماید.

این دو لشکر یکی به سرکردگی (جبیش بن لجه قینی) به سوی حجاز، و دیگری

١\_ذخائر / ص ٢٠٧.

به سرکردگی دعبیدالله بن زیاد، را به عراق گسیل داشت.

مروان به ابن زیاد فرمان داده بود که در صورت مسلط شدن بر عراق و اشغال کوفه به عنوان حاکم عراق، در کوفه مستقر شود و به محض پیروزی برکوفه سه روز جان و مال وناموس مردم آن جا به او و لشکریانش مباح و حلال باشد. اما دابن زیاد، به علت درگیری در منطقهٔ جزیره با استاندار و نماینده ابن زبیر، تا یک سال موفق نشد به مرکز عراق حمله کند.

# مرگ مروان و روی کار آمدن عبدالملک

مروان حکم پس از حکومت کوتاهی درگذشت و عبدالملک فرزند شیطان و سیاستمدار وی به عنوان خلیفه جای پدر را گرفت. در زمان دولت عبدالملک سلطنت بنی امیه به اوج قدرت رسید و بر شمام ممالک آن روز حکمفرما شد. عبدالملک مردی شیطانی و سیاستمدار و با تدبیر بود و توانست اکثر مناطق مهم اسلامی آن روز را به زیر حکومت خود درآورد.

وی از کسانی بود که قبل از به حکومت رسیدن با قرآن و مسجد سر و کار داشت و از آن لحظه ای که نوید حکومت به او داده شد با قرآن و مسجد وداع کرد.

دانشمندی به عبدالملک گفت: شنیده ام شراب می خوری، عبدالملک گفت: از تو تعجب می کنم که از شراب خورذن من که خون انگور است ناراحت می شوی، اما از اینکه خون مردم را می خورم ناراحت نمی شوی!

خود وعبدالملک، میگفت: هنگامی که به حکومت نرسیده بودم از زیخته شدن خون گنجشکی ناراحت می شدم ولی اکنون از اینکه دحجاج، این همه جنایت میکند و خون مردم را میرریزد ناراحت نمی شوم.

وعبدالملک، بزرگترین هدفش، تسلّط بر دوکشور عظیم حجاز و عراق بعود و مجدداً ابن زیاد را برای سلطه بر عراق، در مأموریتش تثبیت کرد و فرمان داد که مشکل عراق را حل کند و خود در آنجا حکومت کند. ابن زیاد که در منطقهٔ جزیره در شمال عراق، نتوانست بر عمال ابن زبیر مسلط شود به ناچار متوجه استان موصل شد.

در آن هنگام عبدالرحمان بن سعید، از سوی مختار به عنوان استاندار موصل، در آن استان حکومت مرکرد.

خبر ورود نیروهای ابن زیاد، به منطقهٔ موصل به مختار رسید، مختار هم دیزید بن انس، را همراه با سه هزار نیرو به موصل اعزام نمود و پس از یک سلسله درگیری که نزدیک بود به پیروزی لشکر مختار بیانجامد، اما در وسط میدان جنگ یزید بن انس بیمار شد و درگذشت. دورقاء، جانشین وی بر جنازهٔ او نماز خواند واو را در همان نزدیکی میدان نبرد به خاک سپردند.

پس از مراسم تدفین، فرماندهٔ جدید رو به سربازان کرد وگفت: دحال نظر شما چیست؟ و اضافه کرد: گزارشات مورد اعتماد حاکی است که عبیدالله بن زیاد از طرف خلیفهٔ اموی با هشتاد هزار نیرو، به سوی ما در حال حرکت است.

سخنان وورقاء، بین سربازان زمزمه ایجاد کرد و غالباً مایل به بازگشت بـودند. سپس همگی تصمیمگرفته به کوفه برگردند.

خبر عقب نشینی نیروهای مختار و مرگ فرمانده، موجب شایعات زیادی در کوفه شد. عدهای گفتند نیروها شکست خوردهاند و فرمانده در میدان جنگ شکست خورده اند و فرمانده در میدان جنگ شکست خورده است. مختار که وضع را چنین دید بلاقاصله وابراهیم اشتری را به حضور طلبید و به او دستور داد، بی درنگ با هفت هزار نبروی تازه نفس، خود را به نیروهای ویزید بن انس، برساند. در اینجا لازم به تذکر است که مختار بنابر آنچه که در شعارهای خود ابراز میکرد که میخواهد قاتلین امام حسین هی را به سنزای اعمالشان برساند در اینجا پس از پیروزی اولیه، شعار خود را فراموش کرد و به مسایل دیگر پرداخت لاجرم گرفتار ترک واجب خود شد. چنانکه یزید بن شراجبل می گوید خدمت محمد حنفیه رسیدم و صحبت از مختار پیش آمد محمد حنفیه رصورتی که قاتلان امام حسین وی ویک

### كرسيها برابر او نشسته و با او گفتگو ميكنند.

#### فعاليت مخالفان داخلي

پس از رفتن دابراهیم اشتر، کوفه از نیروهای رزمنده خالی شده بود و مختار تنها مانده بود لذا دشمنان داخلی که در رأس آنها قاتلین امام حسین علاق بودند گفتند:
الان زمینهٔ خوبی پیش آمده و باید کار مختار را تمام کنند، و به پیروزی شیمیان و خونخواهان امام حسین علاق خاتمه دهند. شورشیان کوفه به سرکردگی اشراف عرب، که همه از عاملین فاجعه گریلا بودند، در ماه ذی حجه سال ۶۶ نیروهای خود را سازماندهی کردند و در کوفه سر به شورش و قیام زدند، و این در حالی بود که عمدهٔ نیروهای مختار به فرماندهی ابراهیم اشتر، از شهر خارج شده و در ساباط مستفر و آمادهٔ جنگ با عبیدالله شده بودند.

نیروهای شورشی در ۹ نقطهٔ حساس کوفه مستقر شدند، ولی عمدهٔ نیروهای آنان در میدان دسیع، تجمع کرده بودند.

مختار که کاملاً در جریان توطئهٔ شوم کوفیان قرار گرفته بود، احساس کرد که پدون قدرت کافی و حضور «ابراهیم اشتر» کاری از پیش نعی برد. از این رو بلافاصله مأموری را فرمان داد تا به سرعت، خود را به ابراهیم و نیروهایش برساند و از آنان بخواهد که هر چه زودتر به کوفه برگردند.

مختار و یارانش، به شدت در محاصرهٔ دشمن واقع شده و اوضاع شهر کاملاً حساس و خطرناک شده بود و بنابراین مختار کاری کرد تا ابراهیم با نیروهایش به شهر برسند.

شورش کوفیان، به سرکردگی اشراف کوفه، همهٔ محلات و مراکز حساس را فرا گرفت. و تمام راهها و میادین و دروازهها، به وسیلهٔ آنان مسدود شده بود اینک قصر که در قلب شهر، واقع شده و محل استقرار مختار است در محاصرهٔ کامل درآمده است. به طوری که مختار و بارانش، حتی برای تهیهٔ آذوقه و آب به شدت تحت فشار قرار داشتند. و هر آن احتمال سقوط قبصر وکشیته شدن مختار و پیارانش میرفت.

آری؛ مأمور مختار به سرعت، خود را به ابراهیم اشتر رساند و او را در منطقهٔ «ساباط، ملاقات کرده و پیام مختار مبنی بر حساس بودن وضع مرکز و لزوم بازگشت فوری را به او رسانید.

ابراهیم، همان شب بدون درنگ، فرمان بازگشت نیروها را صادر کرد. نیروهای ابراهیم وارد شهر کوفه شدند و در مسجد جامع کوفه نزدیک قصر مستقر شدند. سپس نیروهای هر دو طرف با یکدیگر درگیر شدند تا اینکه تعداد زیادی از شورشیان کشته شدند و ۵۰۰ نفر از شورشیان به اسارت درآمدند.

از میان ۵۰۰ اسیر، تعداد ۲۴۸ نفر از مسببان و عاملان فاجعه کربلاء، شناسایی شدند و آنان را از میان اسراء بیرون آوردند. مختار، فرمان داد همه راگردن بزنید و یکی پس از دیگری این مجرمان را پیش آوردند و همه راگردن زدند.

# آغاز انتقام از قاتلان امام حسين ﷺ

مختار، پس از مسلط شدن بر اوضاع شهر، و قلع و قمع شـورشیان و اعـدام حـدود ۱۵۵ نفر از عاملان حـادثهٔ عاشـورا، فرمان داد تا منادی در بالای مأذنه نـدا دهـدکه: وهرکس به خانهاش رود و درب خانهاش را ببندد در امان است، مگر آن کـــی که شریک در خون آل محمدﷺ باشـد،،

سران شورشی شهر، که عمدتاً دستشان به خون امام حسین ﷺ آغشته بود حساب کار خود راکردند و فهمیدند، این بار غیر از دفعات قبل است و خطر جدّی است.

شورش داخلی شهر کوفه، علیه مختار، در روز چهارشنبه ۲۴ ذی حجه سال ۶۶ با پیروزی مختار به پایان رسید و بقایای سران شورشی، به سوی بصره گریختند و در پناه مصعب بن زیبر درآمدند. در این هنگام مختار تصمیم بر قلع و قمع، قاتلان امام حسین 雅 گرفت و در سخنانش گفت: دین ما به ما اجازه نمی دهد که بگذاریم کسانی که امام حسین 攀 را کشته اند در این دنیا با امنیّت و آسایش زندگی کنند، که اگر چنین نکنم در حقیقت من ناصر و خونخواه دودمان پهامبر نیستم، بلکه من همان کذابی که به من نسبت می دهند خواهم بود.

موسی بن عامر میگرید: مختار فرمان داد که قاتلان امام حسین ر الله تمیب کنید و میگفت: به خدا قسم آب و خوراک، برای من ناگوار است تا این که زمین را از لوث وجود آن جانیان پاک سازم!

آری مختار مشغول به گرفتن قاتلین امام حسین الله شد و از دعمر بن سعد، و دشمه را به دشمر بن دمه و را به دشمر بن ذی الجوشن، و دسنان بن انس، تا آخرین نفر آنها را گوفت و همه را به سزای اعمالشان رسانید. تعداد تخمینی همهٔ کسانی که به جرم شرکت در حادثهٔ کر بلاکشته شدند حدود سه هزار نفر ذکر شده است.

دشمر بن ذی الجوشن، در نیمهٔ راه فرار به بصره به دست فرستادگان مختار به قتل رسید.

مختار ابتدا به عمر بن سعد امان نامهای داده بود و در آن قید کرده بود که او در امان است والا اذا احدث حادث، مگر آنکه «عمر سعد» در جریانی بر علیه مختار شرکت کند، هنگامی که در این گیرودار او را دستگیر کردند، او امان نامه را نشان داد، بدو گفته شد قید مذکور می تواند شامل هر حادثه ای بشود حتی ورود یا خروج از خانه.

مختار روزی به یارانش گفت: فردا مردی بزرگ قدم و چشم گود و بزرگ ابرو را میکشم که از قتلش مؤمنان و فرشتگان مقرّب شاد شوند.

هیشم بن اسود که نزد مختار بود فهمید مقصودش وحمر سعد، است. به منزل آمد و پسرش را نزد عمر سعد فرستاد و به او خبر داد، عمر گفت: خدا پدرت را جزای ناطرة منهال 07 ⟨ ₪

خیر دهد چگونه مرا می کشد بعد از عهد و پیمانی که به من داده است. (۱) ناگفته نماند که خواهر مختار، همسر عمر سعد بود و از او فرزندی به نام حفض

نا کفته نماند که خواهر مختار، همسر عمر سعد پود و از او فرزندی به نام حفض آورده بود.

روز دیگر، مختار ابو حمره را به دنبال عمر سعد فرستاد، ابو عمره (عمر سعد) را در حالی که در روی رختخواب خود خوابیده بود با ضربت شمشیر کشت و سرش را نزد مختار آورد، مختار به پسرش حفص که پیش او نشسته بود گفت: این سر را می شناسی؟ گفت: آری، زندگی بعد از او خوشی نداردا مختار دستور داد او را هم کشتند و گفت: این به جای امام حسین الله و این به جای علی اکبر، ولی به خدا اگر سه ریم قریش را بکشم حق یکی از انگستان آنها ادا نشده است.

آنگاه مختار سر دعمر بن سعد، و دشمر، را برای محمد حنفیه و امام سجاد機 فرستاد.

#### خاطرة منهال

منهال بن عمرو می گوید: پس از زبارت خانهٔ کعبه، از مکه عازم مدینه شدم و خدمت امام سجاد الله از من پرسید: منهال! از حرملهٔ بن کاهل اسدی چه خبر؟ عرض کردم: هنگامی که از کوفه آمدم، زنده بود دیدم امام سجاد الله، هر دو دستش را به دعا بلند کرد و چنین فرمود:

والَّلُهُمَّ اَوْقَهُ حَرُّ الْحَديد، اللَّهُمَّ اوْقَهُ حَرَّ الْحَديد، اللَّهُمَّ اوْقَهُ حَرَّ الْخَار. خدايا، سوزق بنع دايه او بجشان، خدايا سوزش بنع وايه او بجشان، خدايا سوزش آنش دا به او بجشان، (۱)

ابو مخنف از امام بافر الله نقل می کند: هنگامی که علی اصغر، در دامن پدر هدف تیر حرمله واقع شد، امام حسین الله دشمن را نفرین کرد و فرمود:

۱ـ نفس المهموم / ص ۳۱۳ . ۲ـ امالي / شيخ طوسي.

## (... و انتقم لنا من هولاء الظالمين)

خدایا انتقام ما را از اینها بگیر. (۱)

منهال گوید: وپس از زیارت، از مدینه عازم کوفه شدم، هنگامی که به کوفه رسیدم، مختار مشغول قلع و قمع قتلهٔ کربلاء بود و من قبلاً با او رفاقت قدیمی داشتم، چند روزی در خانه، برای دید و بازدید مردم نشستم و پس از آن به قصد دیدار با مختار، سوار بر مرکبم شدم و به سوی او شتافتم. او را در خارج از خانهاش با گروهی دیدار نمودم، گویا به مأموریتی میرفنند، تا چشم مختار به من افتاد، گفت: ها منهال، چطور تا حالا به دیدن ما نیامدی؟ و برای تبریک و تهنیت به خاطر پیروزی و حکومت ما سری به ما زدی؟ و ما را در قیاممان همراهی نکردی؟!

منهال گفت: امیرا من به سفر حج رفته بودم و حال خدمت رسیدم. آنگاه همراه او براه افتادم و از اوضاع صحبت می کردیم تا به محلهٔ دکناسه، رسیدیم مختار، در آن جا ایستاد و گریی منتظر بود و به نقطهای می نگریست. آری به او خبر دادند که این جا مخفیگاه دحرمله، است، سپس تعدادی از افرادش را به جستجوی حرمله، گسیل داشت و خود همچنان آن جا ماند. دیری نیابید که مأموران با تاخت برگشتند و با خوشحالی فریاد زدند، بشارت ای دامیر، بشارت و حرمله، دستگیر شد. و عدهای فردی را کشان کشان که نزد مختار آوردند. آری خودش بود، وحرمله، قاتل عدهای صحره و جانی حادثهٔ کربلا بود.

تا چشم مختار به قيافة وحشت زدة حرمله افتاد، به او نگاه تندى كرد و گفت: وألحَمْدُ لله الذّي مَكَننر مِنْكَ

خدای را شکر که به چنگم افتادی!

و بلافاصله شخصی راکه مخصوص انتقامگیری همراهش بود صدا زد. او که آماده و حاضر بودگفت: بفرمایید قربان! مختار دستور داد: اول دو دستش را بزن.

۱۔ تاریخ طبری / ج ۵ / ص ۴۴۸.

خاطرة منهال 00 √ ₪

او بلافاصله با ضربتی سخت دو دست نجس او را افکند (آری این همان دو دستی است که با یکی کمان را میگرفت و با دیگری تیر را و یکبارگلوی طفل بیگناه امام حسین ﷺ و مکبار، فشب امام حسین ﷺ وا هدف قرار داده بود. آری این دو دست پلید باید قطع میشد). سپس فریاد زد دو پایش را نیز قطع گن! او فرمان را اجرا کرد. جسد بی دست و پای حرمله، در خون کثیفش غوطه میخورد که باز مختار صدا زد: آئس، آتش، و بلافاصله، جوبهای نازکی را روی جسد انداختند و آئس زدند و جسد آن جنایتکار در آنس سوخت.

# منهال گويد:

من همچنان با چشمان حیرت زده، در کنار مختار ایستاده و منظره را تماشا می کردم، هنگامی که بدن حرمله، می سوخت با صدا گفتم: وسیحان الله ای مختار ناگهان رو به من کرد و گفت: ها منهال! تسبیح خدا گفتم، خوب اما علتش چه بود؟ گفتم: ای امیرا گوش کن تا برایت بگویم، در همین سفر که از مکه برمی گشتم به خدمت علی بن الحسین امام سجاد هی رسیدم، او از من حال حرمله را پرسید، من جواب گفتم: که هنوز زنده است. دیدم، امام سجاد هی دستها را به سوی آسمان بلند کرد و دوبار فرمود: وخدایا، سوزش شمشیر بر او بچشان و خدایا سوزش آتش را بر وی پچشان،

مختار، با حالت تعجب پرسید: راستی تو خودت از امام سجادﷺ ابن را شنیدی؟!

گفتم: آری، به خدا سوگند از خودش شنیدم.

منهال، میگوید: دیدم مختار، از اسبش پیاده شد و دو رکمت نماز خواند و سجده اش را طولانی کرد، سپس برخاست و سوار شد و تا آن وقت جسد دحرمله، به ذخال تبدیل شده بود، با هم به راه افتادیم تا به محلهٔ خودمان نزدیک خانهام رسیدیم، من در اینجا تعارف کردم وگفتم: ای امیر، اگر لطف کنید سوافرازم فرمایید و برای رفع خستگی چند لحظهای به منزل من تشریف بیاورید و تغییر ذائفهای بدهید و چیزی میل بفرمایید. مختار نگاهی کرد وگفت: منهال اتو چهار دعای امام سجاد الله را برایم گفتی و خداوند دعای حضرتش را به دست من به اجابت رساند، آنگاه مرا به غذا دعوت می کنی ؟ خیر، امروز وقت روزهٔ شکر است و به این توفیق که خدایم نصیبم کرد نیت روزه کردم و حرمله همانست که سر بریدهٔ امام حسین الله را حمل می کرد. (۱)

## جنگ مختار باارتش شام

پس از قلع و قمع شورشیان داخلی و کشتار عاملین فاجعهٔ کربلاء، دومین مرحلهٔ انتقام، آغاز شد. و آن سرکربی ارتش شام بود که به فرماندهی دابن زیاد، در حوالی موصل مستقر شده بودند.

تمام همّت مختار، بعد از سرکوبی شورشیان داخلی و کشتار قماتلین امام حسین ﷺ بسیج ارتش ابراهیم بود.

طبری می نویسد: در سال ۹۶ ۲۴ ذی حجه، مختار، ابراهیم اشتر را با ارتشی قوی برای مقابله و جنگ با ارتش شام گسیار داشت.

ارتش مختار با شور و هیجان و نظم و ترتیب، غرق در سلاح که همهٔ آنان کمتر از ۳۰ هزار نفر بودند به طرف میدان جنگ حرکت کردند.

دابن زیاده این گرگ خون آشام، که برای چندمین بار با ارتشی بزرگ به مسوی عواق حرکت کرده، مست و مغرور، ارتش خود را سان می دید. ابن زیاد از ورود ارتش مختار به فرمانندهی ابراهیم اشتر با خبر شد. ارتش ابن زیاد به استعداد ۸۳ هزار مرد جنگی با تجهیزات کامل در مقابل مختار در ساحل نهر دخاذر، مستقر شده بودند.

جنگ بین دو طرف آغاز شد و در همان اوان جنگ دحصین بن نمیر، معاون اول

١- بحار / ج ٢٥ / ص ٢٣٢.

ابن زیاد به درک واصل شد و این اولین پیروزی برای ارتش مختار بود.

ارتش مختاره به ارتش ابن زیاد حملهور شد و دو نیرو با هم مخلوط شدند و آتش جنگ زیانه کشید و در لشکر از در جناح میمنه و میسره و قلب سهاه با هم درآوییختند تا غروب شد و هوا رو به تاریکی رفت و ستارگان ظاهر شدند و ارتش مختار با شور و شعف همچنان به جنگ ادامه میدادند.

مورخین می نویسند: ابراهیم چنان قهرمانانه می جنگید و ارتش مختار را رهبری می کرد که در مدت کرتاهی لشکر عظیم شام که بیش از ۸۰ هزار نفر بودند در مقابل کمتر از ۳۰ هزار نفر شکست خوردند.

# پیروزی ابراهیم اشتر بر عبیدالله

هدف اصلی وابراهیم، این بود که داین زیاد، سالم از معرکه نگریزد. بنابراین لشکر خود را تا خیمهٔ دابن زیاد، و مقر فرماندهی او هدایت کرد. و ابراهیم، همچنان داین زیاد، و انته خاذر، ناگهان با دابن زیاد، و انته خاذر، ناگهان با دابن زیاد، وربرو شد. ابراهیم آنچنان ضربتی بر پیکر دابن زیاد، فرود آورد که از وسط کمر دو نیمی شد و نیمی از بدن او به یک طرف و نیمی دیگر به طرف دیگر پرتاب شد. ابراهیم میگفت: آنچنان ضربتی بر سر او فرود آوردم که جلو دست و پای اسبش در ظطید و مانندگاو که سرش را برید، باشند صدا میکرد.

این زیاد را می توان از اصلی ترین مهره های یزید و دیگر سوان حکومت اموی دانست. همو بود که در فاجعهٔ کربلام، رهبری همهٔ جنایات را به عهده داشت و یزید نسبت به او کمال اعتماد و علاقه را داشت و پس از شهادت امام حسین اللهٔ او در نزد یزید مقام برتر و بالاتری یافت.

تاریخ روز جنگ لشکر مختار با ابن زیاد و پیروزی او، روز «عاشورای سال ۱۷» بود و این عجیب است.

دابن نما، از شعبی نقل میکند که روز کشته شدن ابن زیاد، به دست ابراهیم

اشتر، درست روز عاشورای سال ۶۷ بود و سنِّ ابنزیاد در آن روز ۳۹ سال بود. و این شاید یک اتفاق معمولی نبود و خداوند خواسته درست در همان روزی که

و این شاید یک اتفاق معمولی نبود و خداوند خواسته درست در همان روزی که امام حسین 樂 به دست نیروهای ابن زیاد، مظلومانه به شهادت رسید در همان روز انتقام خون آن مظلوم را از قاتل او بگیرد.

پس از آن ابراهیم دستور داد تا حدود ۷۰ سر از بدن سران اهل شام جداکردند، (به تعداد سرهای شهدای کربلا) و اسامی آنان را در ورقی نوشتند و به گوششان آویختند تا هر سر معلوم گردد که از آن کیست.

مختار روی منبر بود که به او گزارش دادند: ارتش دابن زیاده به طور کامل شکست خوردند و ۹۰ درصد آنان به هلاکت رسیده و خبرکشته شدن ابن زیاد را به او دادند.

همنگامی که این خبر به مختار داده شد، وی از شد ت هبجان و شادی میخواست پروازکند. مختار و مردم همه شاد شدند و آن مجلس عملاً تبدیل به یک جشه شد.

# سر عبیدالله در نزد مختار

آری؛ هنگامی که سر داین زیاده و دیگر جانیان لشکر شام را نزد مختار آوردند مختار بر سرسفرهٔ غذا نشسته بود تا چشمش به آن سرهای نجس افتاد حمد و شکر الهی را به جای آورد و سپس چنین گفت: هنگامی که سر بریدهٔ امام حسین را الهی را به جای آورد و سپس چنین گفت: هنگامی که سر بریدهٔ امام حسین الله را جلو داین زیاد در حالی مقابل من قرار دارد که من نیز بر سر سفرهٔ غذا نشسته ام و پس از تمام شدن غذا، پلند شد و پای خود را روی صورت نجس دابن زیاده نهاد و سپس به غلام خود گفت: این کفش را ربر و شستشو بده و آن را طاهرش کن، زیرا آن را به صورت کافری نهاده. (۱)

١- بحار / ج ٢٥ / ص ٣٣٥.

#### سر عبيدالله نزد امام سجّادﷺ

مختار دستور داد سرهای بریدهٔ آنان را که حدود ۲۰ سر می شد در همان محل دارالاماره که سرهای شهدای کریلا را نصب کرده بودند نصب کنند، آنگاه سرها را به مدینه، نزد اهل بیت پیامبرﷺ خصوصاً امام سجادﷺ و محمد حنفیه تقدیم دارند.

هنگامی که مأموران مختار، به منزل امام سجادﷺ آمدند، حضوت سو سفوهٔ طعام نشسته بودند.

حضرت از این خبر خوش و دیدن سربریدهٔ ابن زیاد، بسیار شادمان شــدند و سجدهٔ شکر به جای آوردند و این جملات را بیان فرمود:

ٱلْحَمْدُةُ لِلَّهِ الَّذِي ٱدْرُكُ لِى ثارى مِن عَدَى، وَ جَزَ اللَّه المُخْتَارَ خَيْراً، خداى راشكركه انقام خون مرا از دشمنه گرفت، و خداوند به مختار، جزاى خير عنايت في ماند.

آنگاه امام سجاد ﷺ رو به حاضرین کرد و فرمود:

«هنگامی که ما را بر ابن زیاد وارد کردند، او در سر سفرهٔ غذا نشسته بود و سر بریدهٔ پدرم را در مقابل خود نهاده بود، من او را چنین نفرین کردم: بار پروردکارا: زنده باشم و ببینم روزی را که سر بریدهٔ ابن زیاد در مقابل من قرار داشته باشد.»

### جنگ مختار با عبدالله بن زبیر

پس از پیروزی مختار بر «ابن زیاد» وعبدالله بن زیبر، روبروی مختار قرار داشت. «عبدالله بن زیبر، در آن هنگام مدّعی خلافت بود، و «مکه» را پایتخت خود قرار داده بود و بر مناطق وسیمی از «حجاز» و «عراق» و «یمن، حکمفرمایی میکرد و خطر در کمین «مختار» بود. زیرا وعبدالله زیبر، برادر خود «مصعب» را استاندار وبصره کرده بود و مصعب نسبت به ومختاره کینهٔ دیرینه ای داشت. و از آن طرف فراریان دکوفه، و اشراف متواری، که در جریان دکربلای دست داشتند همه به (مصعب، پناهنده شده بودند.

آری بالأخره پس از یک سلسله تماسهای زیاد بین ومختاره و وعبدالله زیبره کار به درگیری کشید و در نتیجهٔ این درگیری تعداد سه هزار نفر از نیروهای ومختاره به دست وعبدالله زیبره کشته شدند.

#### اخطار محمد حنفیه به مختار

مختار پس از این واقعه، نامهای برای دمحمد حنفیه، به مدینه فرستاد وگزارش کار خود را به محمد حنفیه نوشت، و از محمد حنفیه خواست تا او مستقیماً وارد کار شود و از مختار پشتیبانی کند تا او بنواند نیروهای خود را به مدینه فرستاده و حجاز را متصرف شده و بر این زیبر پیروزگردد.

لکن از آنجایی که مأموریت ومحمد حنفیه از طرف امام سجاد گلد در تأیید مختار، در حد همان انتقام کشیدن از خون شهدای کربلا بود پیشنهاد او را رد کرد و در ضمن جواب نامه نوشت: ومطیع خدا باش و بدان که اگر من می خواستم مردم به من گرایش سریع پیدا می کردند و یاورانی بسیار دورم را می گرفتند، اما من خود را از صحنه کنار کشیدم و صبر را پیشهٔ خود ساختم تا آنچه خدا حکم کند، که او بهترین حاکمان است. ۶

مردی از مریدان دمحمد حنفیه، به نام دصالح بن مسعود، برای عرض ادب و ارادت به نزد وی آمد. دمحمد حنفیه، نامه را به او سپرد و به طور شفاهی به اوگفت: داز قول من به مختار بگو: از خدا بترس و از خونریزی بپرهیز،

صالح گوید: به «محمد حنفیه» عرض کردم: قربان! مگر این مطلب را در نامه برای مختار ننوشتهاید؟»

محمد فرمود: من در این نامه او را به اطاعت خدا امر کردم و در اطاعت خداوند

ئىكست لشكر مختار 17 ∕ ₪

همهٔ خیر و خوبی ها جمع است و همهٔ بدیها دور.،

هنگامی که نامهٔ محمد حنفیه به مختار رسید، وی نامه را برای مردم نخواند و به طور اجمال به یاران خود گفت: ومرا به کاری دستور داده که مایهٔ خیر و برکت و مانع کفر و خیانت است.)

### تنهائي مختار

دمصعب بن زیبره استاندار بصره، برای تصرف کوفه و قلع و قمع شیعیان عراق، مردم بصره را بسیج کرد و لشکریان خود را آمادهٔ نبرد ساخت، همهٔ فراریان کوفه که در بصره بودند با همهٔ امکانات خود، در این جنگ، علیه مختار شرکت داشتند.

از طرف دیگر با اعلام جنگ بین طرفین، افرادی از یاران مختار، خود را از مختار کنار کشیدند و در خانههای خود ماندند.

آری؛ مختار پس از یکسال نبرد و انتقام خونین، اکنون در میان مردم کوفه، با نفاق آنان روبرو می شود به گونه ای که جمع زیادی از مردم کوفه صملاً دست از باری مختار کشیدند.

# شكست لشكر مختار

«مصعب بن زبیر» تصمیم خود راگرفت و با تهیهٔ مقدمات، برای جنگ با مختار وارد عمل شد.

مختار هم با اعلام بسیج نیروها، جمعیت فراوانی را بسیج و تحت فرماندهی وابن شمیط، قرار داد. مصعب و لشکریانش در منقطهٔ «مذار» با وابن شمیط، روبرو شدند.

آری؛ پس از مدتی همهٔ نیروهای مصعب به جناح ابن شمیط فرماندهٔ کل نیروهای مختار، حملهور شدند. ابن شمیط و افرادش، که اغلب پیاده بودند با سواران مصعب درگیر نبردی شدید شده تا آنکه اکثر باران ابن شمیط و سپس خود

او راکشتند.

باکشته شدن فرماندهٔ ارتش مختار، نیروهای مصعب، جرأت بیشتری پیداکردند به گونهای که طبری می نویسد:

از نیروهای پیادهٔ ارتش مختارکه عمدهٔ نیروها را تشکیل می دادند، اغلب کشته و یا دستگیر شدند و سپس به قتل رسیدند و تعداد کمی از آنان، همراه با تعدادی از سواران نجات یافتند و خود را به کوفه نزد مختار رساندند. سپس نیروهای مصعب پیشروی به سوی کوفه را آغاز کردند.

به مختار گزارش دادند که ارتش مصعب از راه آب و خشکی، آهنگ کوفه را دارند. مختار نیروهای خود را مهیّا کرد و برای مقابله با ارتش (مصعب، از شهر خارج شد و نیروهای خود را در منطقهٔ وحروراه، مستقر کرد تا بین ارتش ومصعب، و کوفه حایل باشند و به این وسیله جلو بیشروی ارتش مصعب گرفته شود.

تا اینکه لشکر مصعب در مقابل لشکر مختار واقع شد، دو لشکر با تمام امکانات در مقابل هم صف آرایی کردند و به هم نزدیک گشتند، فرمان حمله صادر شد.

هر دوگروه به جان هم افتادند و از هر دوگروه تعداد زیادی کشته شدند. از گروه مصعب دمحمد اشعث، به درک واصل شد. جنگ تا اواخر شب ادامه داشت، کم کم فرار مردم کوفه آغاز شد، در اواخر شب بعضی از باران مختار وضع را خطرناک دیدند و با کشته شدن اکثر فرماندهان نزد مختار آمدند و گفتند: ای امیرا لشکر ما پراکنده شده و جمع زیادی از آنان فرار کردهاند خوب است شما هم به کوفه برگردید و در قصر باشید تا در شهر با دشمن بجنگیم.

مختار نگاهی به اطراف کرد وگفت: وقتی به این جا آمدم قصد بازگشت به شهر را نداشتم. اکنون که افراد ما رفتهاند، به نام خدا سوار شوید تا به سوی کوفه حرکت کنیم. عشته شدن مختار ۲۳ ∕ ₪

#### محاصرة مختار

بدین ترتیب، مختار به امید نجات مرکز حکومت یعنی دکوفه» با یاران اندک خود شبانه به شهر بازگشتند. لشکر مصعب هم راهی کوفه شدند و جنگ در داخل شهر آغاز شد.

مختار و یارانش، که جمعاً حدود هفت هزار نفر می شدند، در مرکز شهر در قصر و مسجد سنگریندی کرده و آمادهٔ نبرد با لشکر مصعب بودند.

شهر کاملاً در محاصره ارتش مصعب قرار گرفت و تمام محلهها و راههای منتهی به قصر در تصرّف عناصر لشکر مصعب درآمد.

مختار و یاران اندک او که در محاصره قرار گرفته بودند کمکم طاقت خود را از دست دادند. ومختاره هنگامی که وضع یاران خود را چنین دید به آنان فریاد زد: وای بر شما هر چه در اینجا بمانید به مرگ و نابودی نزدیکترید بیایید همه با هم، به دشمن حمله کنیم. امّا همراهیان او پاسخ منفی دادند.

مختار گفت: من تصمیم خود را گرفته ام و تسلیم نخواهم شد و از قصر بیرون میروم و با آنان می جنگم تاکشته شوم و وقتی که من کشته شدم، ضعف و ذلت شما بیشتر خواهد شد پس بیایید همه با هم بجنگیم. اما سخنان مختار اثر نکرد.

لذا مختار تصمیم گرفت خود به نبرد بپردازد. تنها ۱۹ نفر حاضر شدند به همراه او بجنگند.

#### كشته شدن مختار

ومختار، و باران اندک او از قصر بیرون آمدند و با نیروهای ومصعب، درگیر شدند، تا بالاخره او را در محاصره خود درآوردند و او را به قتل رساندند و سر او را از بدنش جداکردند. ومصعب، سر بریدهٔ ومختار، را به مکه برای برادرش عبدالله بن زیر فرستاد. تاریخ شهادت ومختاره به نقل طیری در شانزدهم ماه رمضان سال ۶۷ برد. پس از کشته شدن مختار و یاران او، محیط رعب و وحشت بر کوفه حکمفرما شد و آن تعداد از بقایای قاتلین امام حسین الله که در حمایت مصعب بودند دوباره بر اوضاع کوفه مسلط شدند. ومصعب، در کوفه ماند و استانداران و فرمانداران نواحی عراق را تعیین کرد.

هنگامی که خبرکشته شدن مختار به مکه رسید، ابن زبیر این خبر را به ابن عباس داد و گفت:

#### والم يبلغك قتل الكذاب،

آیا خبر کشته شدن کذّاب به تو نرسیده است؟

ابن عباس گفت: كذّاب كيست؟

ابن زبیرگفت: مختار است. گویا تو کراهت داری که او راکذّاب خطاب کنی. ابن عباس گفت:

وذلك رجل قتل قَتَلتنا و طلب بدمائنا و شفى صدورنا و ليس جزاءه منا الشتم و الشماته

ومختار مردی بود که انتقام کشته ها و خونهای ما راگرفت و سینه های غمناک ما را شفا داد و پاداش کارهای او این نیست که ما او را شماتت کنیم.»

#### حقيقت مختار

شخصیت و خصوصیات مختار در معرض جرّ و بحث فراوان در تاریخ می باشد. برخی مآخذ او را به صورت دمردی ماجراجو و جاه طلب که بنام اهل بیت پیامبرﷺ دنبال کسب قدرت سیاسی برای خود بود توصیف می کنند،

بعضی دیگر کردار و اعمال او را واقعاً دبا انگیزش محبت به خاندان پیامبر تلقی مینمایند و او را یکی از پیروان فداکار خاندان اهل بیتﷺ میدانند.،

مختار هنگامی که در حجاز بود مکرر خدمت امام سجادﷺ میرسید و حتی

وقتی که به کوفه رفت از آنجا نامه ای به آن حضرت نوشت و در آن هم پیمانی خود را اعلام می نمود.(۱)

مختار در انتقامگیری از خون امام حسین 器 اکثر مسؤلان و دستاندرکاران فاجعهٔ کربلا راگردن زد و سر وعبیدالله بن زیاد، طراح اصلی کربلاء را به حضور امام سجاد器 فرستاد.

نقل می شود که امام سجاد機 بدین مناسبت آنجنان خوشحال شد که مردم گفتند پس از واقعهٔ کربلاء هرگز او را چنین بشّاش و سرحال نیافته بودند.

با وجود این آن حضرت همچنان به روش تقیّه ادامه میدادند. حتی در تاریخ دارد که حضرت، مختار را در معرض عام با عبارات تند تقبیح میکردند.

آری در حقیقت مختار فقط در اجرای طرح انتقام از قاتلین امام حسین در مدرد تأیید بوده است و در انجام کارهای دیگر او تأییدی بر کارهای او نشده است.

لذاست می بینیم که در دورانهای بعد، بر اثر انجام بعضی از امور مشتبه توسط مختار و بر اثر دشمنی خلفای اموی و ابن زبیر با مختار جوی متشنج علیه مختار به وجود آمده بود و در افواه عامة مردم سخنان بیهوده علیه مختار بسیار رانده می شد بگونه ای که کار بدانجا کشیده شد که مختار را لمن می کردند و او را دشمن اهل بیت بگونه ای مدانستند. در اینجا بود که امام باقر هی افزاد در این باره اظهار نظر کنند.

# مختار از نظر امام باقر الله

وسدید، یکی از یاران امام بافر繼 است، وی میگوید: حضرت امام باقر繼 دربارهٔ مختار فرمود:

لاً تَشَهُّوا َالمُختارَ، فَإِنَّهُ قَدْ قَتَلَ قتلتنا و طَلَب بِثارَنَا وَ زَوَّجَ أَرَامِلْنَا، وَ قَسَّمَ فِينًا المَالَ عَلَى الْمُسْرَةِ، (٣)

١-مروج الذهب / ج ٣ / ص ٧٤.

٢\_رجال كشى / ص ١٢٥ و بحار الانوار / ج ٢٥.

به مختار ناسرا نگویید، زیرا او بود که قاتلین شهدای ما راکشت و انتقام خبرن مــا را از دشمنان گرفت و بیره ازنان ما را (سـادات) را شوهر داد و در تنگذستی به ماکمک مالی کرد.

### مختاراز نظر امام صادق ا

مرحوم مجلسی نقل میکند که این ادریس به سند موثق از حضرت صادق روایت کرده است جون روز قیامت شود رسول خداﷺ با امیرمؤمنان ﷺ و امام حسن ﷺ و امام حسین ً بس صراط بگذرند ناگهان یک شخصی از میان جهنم سه مرتبه حضرت رسولﷺ را نداکند و آن جناب جواب نگوید.

پس سه مرتبه حضرت امیر ﷺ را ندا کند آن حضرت جواب نـدهد. پس سـه مرتبه فریاد کند یا حسن به فریاد من برس، آن حضرت جواب ندهد.

پس سه مرتبه نداکند یا حسین بفریاد من برس که من کشنده دشمنان تو هستم. پس رسول خدا الله این از مستم به فریاد او پس رسول خدا الله این از به امام حسین الله بگرید که حجت بر توگرفت، تو به فریاد او برا از میان جهنم بیرون آورد. راوی عرض کرد این شخص کیست؟ حضرت صادق الله فرمود: او مختار است. راوی عرض کرد: چرا در جهنم او را عذاب خواهند کرد با آن کارها که او کرد؟

حضرت صادق الله فرمود: اگر دل او را می شکافتند هر آینه مقداری از محبت ابوبکر و عمر در دل او ظاهر می شد. به حق آن خداوندی که حضرت محمد الله و این راستی فرستاده است سوگند یاد می کنم که اگر در دل جبرایل و میکائیل محبت اینها (ابوبکر و عمر) می بود هر آینه خداوند آنها را در آتش می انداخت. (۱)

١ ـ جلاه العيون / مجلسي / ص ٢٨٢.

لاری تأمل کنیم 🔻 / 🗇

# قدرى تأمل كنيم

ما می بینیم حضرت امیر این امندگانی و استاندارهایی می فرستاد، بعد معلوم می شد که آنها در جریان کار خود دچار اشتباهی شده اند. وقتی امام الله در صحنهٔ سیاست حاضر و امارت داشته باشد به کار نمایندهٔ خود رسیدگی می کند و مطلب را کاملاً روشن می فرماید. و اشکال و ایرادات را برطرف می نماید، کما اینکه در زمان حضرت امیر الله مشاهده شد که خطاکاران به مجازات خود می رسیدند.

یا در زمان امام حسن گل آن حضرت پسر عموی خود، عبیدالله بن عباس را فرماندهٔ لشکر پیشرو نمودند. آیا همین که شخص از طرف حضرت تعیین شده هر کاری را خواست می تواند انجام دهد؟ در صورتی که دیدیم عبیدالله بن عباس امام حسن گل را رها کرده و به معاویه پیوست. و وقتی این خبر به امام حسن گل رسید دل حضرت پر از خون شد و متأثر شدند.

پس اگر جنانچه بر فرض شخصی از طرف المه هش مأموریتی پیدا نمود، آیا می شرد گفت آن شخص هر کاری که دلش خواست انجام دهد به این علت که نمایندهٔ امام هی است؟ هرگز اینطور نیست. شخص مأمور بنابر آنچه که وظیفهٔ شرحی و الهی اوست می بایستی انجام وظیفه کند. آمه هی که وظیفهٔ نمی فرستادند و تعیین نمی کردند که کار خلافی انجام دهند. حال وقتی در زمان نمی فرستادند و تعیین نمی کردند که کار خلافی انجام دهند. حال وقتی در زمان حکومت آئه مهی (همانند حضرت امبر هی و مدت کوناه امام حسن هی) مشاهده می شود که بعضی از نمایندگانش دستورات حضرات آئه و اکاملاً اجرا نمی کنند به گونهای که مورد توبیخ قرار می گیرند، چگرنه می شود در دورانهای بعدی با آن وضع و اوضاع وخیم سیاسی، که امکان کشف بسیاری از مسایل و بالا بردن پرده ها وجود نداشته است ما متوقع باشیم آئمه شخصی را صد در صد تأیید یا تکذیب کنند، ما افراد را بسنجیم. و از هر کس، در حد خودش انتظار داشته باشیم، در جایی که ائمهٔ

معصومین هی اشخصی و یا جریانی را تکذیب کرده اند، ما هم تکذیب کنیم و اگر تأیید کرده اند ما هم تأیید کنیم و اگر تأیید کرده اند ما هم تأیید کنیم. او اگر شناخت افراد و جریانات، باید موقعیت زمانی و مکانی آن زمان را درک کنیم. او لا شناخت افراد و جریانات، باید موقعیت زمانی و سکت که بعد از رسول گرامی اگر حقیقت مطلب را بخواهیم روشن کنیم این است که بعد از رسول گرامی ۱۳ سالام کی این این که بر آئمه مصومین کی گذشت هرگز نباید فراموش کنیم. جریان ۲۵ سال سکوت و خانه نشینی حضرت امر کی وفایی و بدعهدی مردم آن دوران و دوران کو تاه حکومت امام حسین و دوران مسلح تحمیلی امام حسین تی و دوران مسلح تحمیلی امام حسین تی تا زمان مرگ معاویه و زمان شهادت امام حسین تی معمومین حاضر و گرفته اینه اهی بودند. لکن آن مردم جفاکار آن کار راکردند که همه می دانند. پس چگونه است که ما در دوران امام سیخاد تلی به دنبال مسایلی می گردیم که صد در

بعد از شهادت سیدالشهداء على امت اسلام خجالت مىكشید سر بلند كند و از أثمه بخواهد كه قیام یا قعود كنند. مگر أثمهٔ معصومین از مردم دستور مى گیرند كه هر وقت مردم خواستند و میل داشتند دست به قیام بزنند و هر وقت مایل به قیام نبودند آنها را رها سازند.

در دوران بعد از شهادت امام حسین ﷺ، جامعه و اثبت اسلامی دچار یک سردرگمی شده بود. در عین حال که به دنبال حقیقت امر نبود اما از مشکلات زندگی و از ظلم ظالمان خسته شده بود و میخواست به گونهای خود را نجات دهد، بدون آنکه طاقت سختی نجات یافتن را داشته باشد. این امت همانند امت بنی اسرائیل شده بودند که به حضرت موسی گفتند:

إِذْهَبْ أَنْتَ وَ رِبُّكَ وَ قَاتِلا نَحْنُ هَاهِنا قَاعِدونْ (١)

ای موسی، تو به همراه پروردگارت بروید بجنگید ما همین جا نشستهایم.

قدری تأمل کنیم م ٦٩ / 🗉

اینها یک همچون فردی را میخواستند که از آسمان هفتم بیاید و بدون هیچ در درسری و بدون هیچ گونه امتحانی آنها را به بالاترین رتبه ها برساند. آنها همیج وقت طاقت زیر بار حق رفتن را نداشتند. آنها همیشه ثابت کردند که از حق فراری هستند. لذا به حال خود گذاشته شدند. توابین قیام کردند. مختار قیام کرد. کارهای بسیار عالی انجام داد و قاتلین و صحنه گردانان کربلا را نابود ساخت خوب این کار او بسیار عالی بود. اما مسئلهٔ اصلی و درد همیشگی امت اسلام چیست؟ آیا فقط قاتلین امام حسین ﷺ همانهایی بودند که به دست مختار کشته شدند؟

یا اینکه قاتلین امام حسین ﷺ همیشه در همهٔ دورانهای تاریخی بودهاند. و آیا مردم فکر کردند که قاتلین همهٔ اثمه را در همهٔ دورانها پیدا کنند و آنها را به قشل برسانند. یا حداقل کمک کار آنها نباشند.

آنچه که باعث شدکه امام سجاد الله آن گونه موضع بگیرند به همین دلیل آست که مردم بر اثر فشارهای زیاد روحی فقط آمادهٔ یک حرکت کوته گونه بودند. مردم آمادگی یک حرکت اساسی و ریشهای را نداشتند. اگر بنا باشد أثمه معصومین الله حرکتی انقلابی داشته باشند، حرکت آنها همانند حرکت وحضرت مسلم که وابن زیاده را در خانهٔ هانی ترور نکرد اینگونه است. ائمهٔ معصومین بر اساس قرآن و سنت رسول و علم الهی خود عمل میکنند که از هر گونه خطا و انحراف به دور است. آیا مردم آمادگی اینگونه حرکت و اشتند؟

مسلماً تاریخ به ما پاسخ می گوید: در هیچ یک از دورانهای تاریخی پیش نیامده که مردم آمادگی پذیرش رهبرانی همچون ائمهٔ معصومین ﷺ را داشته باشند و این را وقایم تاریخی به خوبی نشان می دهد.

پس در بررسی مسایل و وقایع دورانهای آثمهٔ معصومین ﷺ این نکته را باید در نظر داشت که معصومین ﷺ برای ایجاد یک حرکت موضعی و کوتاه مدت حرکت نمیکردند. پیامبر اکرم ﷺ برای تمام جهانیان مبعوث شد. اثمه ﷺ هم وصع آن پیامبر هستند. اثمه برای اصلاح و حاکمیّت برکل جهان هستند. و با توجه به اینکه آنها جانشیان خدا در روی زمین هستند رفتارشان با مردم و با انواع طبقات مردم، به اندازهٔ عقول همان مردم است، آنها همه را می پذیرند.

اگر ما دیدی کامل و وسیع راجع به مقام اثمه هی داشید باشیم به دنبال آن نمی گردیم که ببینیم مثلاً قیام مختار یا فلان قیام مورد تأیید آنها بوده است یا نه. شما ببینید مختار قیام کرد که چه کارکند. قیام کرد که قاتلین امام حسین هی را از بین ببرد. قاتلین امام حسین هی چه کسانی بودند، بنابر نقل تمام تواریخ حتی یک نفر از شام برای قتل امام حسین هی نیامد بلکه همه از کوفه بودند. از فرماننده تا آن سرباز ساده، مختار از کجا بود از همین کوفه و یارانش همه از کوفیان و همان کسانی که در لشکر عبیدالله بودند، همان قاتلین می خواستند قاتلین را بکشند. آری فرماندهان جنایتکار صحنهٔ کربلا را از بین بردند. اما چه کسانی آن فرماندهان را فرمانده کردند؟ مردم کوفه اگر می توانستند آنها را از بین ببرند قیام مختار هیچ وقت به شکست نمی انجامید.

آری به علت این مسایل و مسایل ظریف تر بود که امام سجاد ﷺ و دیگر اثمه خود را وارد این گونه جریانات نمی کردند.

خوب شما ملاحظه بفرمایید اگر چنانچه مثلاً امام سجاد و وار مسأله مختار شده بود و رسماً رهبری را به دست می گرفت، بعد از مدتی کوتاه که قیام شکست خورد وضع امام سجاد و جه می شد؟ و همینطور در بقیهٔ حرکات تاریخی این مسأله مطرح است، باید اندیشه را بکار برد.

بنابراین، اصل تاکتیک تقیّه، اقتضاء میکرد که امام سجادﷺ، از کمترین عملی که موجب سوء ظن دشمن باشد و در نتیجه منجر به شهادت امام ﷺ و از هم پاشیدن وضع شیعیان گردد، خودداری کند و کاملاً محتاطانه برخورد نماید.

# بخش ينجم

# بيرامون شخصيت محمد حنفيه

یکی از مسائل پرجنجال در دورهٔ امام سجاد ملله در مورد شخص محمد حنفیه پسر امیرمؤمنان علی ملله است که ما مقداری به آن اشاره میکنیم.

آنچه از بررسی تاریخ به دست می آید به نظر می رسد محمد حنفیه بعد از شهادت امام حسین و به وجود آمدن وضع و اوضاعی که دیدیم وضعیت متمرکز شیعه و مسلمانان متشرق شده و وضعیت جامعة مسلمانان دچار تشتت و آشوب و انقلابات و تحولات گوناگون گشت. در این وضعیت اجتماعی بود که شخصیت محمد حنفیه جلوه گری نمود و عده ای پیرو او گشتند و او را امام خود قرار دادند. وضعیت سیاسی، اجتماعی دوران امام سجّاد می و بنابر موضع گیری خاصی که امام سجاد ای می بایستی اتخاذ می کرد این وضعیت خاص را برای محمد حنفیه به وجود آورد.

و شاید این امر حتی برای او مشتبه شده بود. به هر حال بعد از آرام شدن وضعیت سیاسی اجتماعی و اتخاذ تصمیم امام سجاد علاق وضعیت برای عموم روشن گشت و محمد حنفیه هم موضع خویش را روشن ساخت که او امامی جز امام سجاد علاق ندارد.

#### ديدكاه امام رضا الله دربارة محمد حنفيته

امام رضاً 我 فرمود: امبرمؤمنان على 幾 مى فرمود: همانا محمدها، نمى گذارند كه نافرماني خدا انجام بگيرد.

راوی پرسید: محمدها کیانند؟... امام هشتم الله فرمود: محمد بن جعفر و محمد بن ابی بکر و محمد بن حذیفه و محمد بن امیرالمؤمنین ابن حنفیه.(۱)

امام صادق 機 فرمود: محمد حنفیه نَمُرد مگر آن که به امامت علی بن الحسین 機 افرار و اعتراف داشت و وفات او در سال ۸۴ هجری قمری بود. (۲) زراره از امام بافر 機 نقل می کند که فرمود:

وپس از کشته شدن امام حسین ای محمد حنفیه از اسام سجاد ای خواست تا در خلوت با او صحیت کند، آنگاه که به خدمت آن حضرت رسید عرض کرد: فرزند برادرم، می دانی که پیامبر خدا ایش و وصیت و امامت را بعد از خود به امیر مؤمنان ای داد و سپس به امام حسن و بعد از او به امام حسین و اکثار کرد و پدر شمه که رضوان خدا و درو حق بر روانش باد به شهادت رسید، و برای جانشینی بعد از خودش و صیتی نکرد! و می دانی که من، عموی شما و با پدرت از یک دارم، از شما که جوان هستید به با این سن و سیفتی که بر شما دارم، از شما که جوان هستید به امامت سزاوار ترم! پس با من در مسأله جانشینی و امامت کشمکش و درگیری نداشته باش».

امام سجاد گلا در پاسخ عمریش محمد حنفیه، با لحنی ملایم و دلسوزانه فرمود: «ای عمو، از خدا بترس و چیزی را که حقّت نیست مخواه، من تـو را موعظه میکنم که میادا از نامانان باشی، ای عمو، همانا پدرم صلوات

۱-شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد /ج ۶ / ص ١٥٠. ٢-كمال الدين / صدوق.

الله علیه قبل از آنکه عازم عراق شود به من در این باره وصیت کرد و ساعتی قبل از شهادتش نیز با من تجدید عهد نمود و این سلاح رسول خداﷺ است که پیش من است، متعرض این امر مشو که می ترسم عمرت کوتاه و حالت دگرگون شود. همانا خدای عزّوجل، امر وصیّت و امامت را در نسل حسینﷺ مقرّر داشته است.»

### امام سجاد الله و محمد حنفیه در کنار حجرالاسود

پس محمد حنفیه از سخن خود برگشت و پیرو امام سجاد ﷺ گشت.(۱)

ابوبصبر گوید: از امام بافر شخ شنیدم که فرمود: ابوخالد کابلی، روزگاری پیشخدمت محمد حنفیه بود و کمترین تردیدی در امامت او نداشت، روزی به محمد حنفیه گفت: قربانت گردم، من دوستی و حرمت شما را دارم، شما را به احترام رسول الله ﷺ و امیرمؤمنان ﷺ قسم می دهم که به من بگویید: آیا شما همان امامی هستید که خداوند اطاعت او را بر همه واجب کرده است؟

محمد حنفیه در پاسخ او گفت: ای ابا خالد، مرا قشم بزرگی دادی، بدان امامی که اطاعتش واجب است، علی فرزند برادرم می باشد. او امام من و تو و هر مسلمانی است سپس امام باقر هم فروند برادرم می باشد. او امام بوخالد روشن شد، او به خدمت امام سجاد هم آمد و اجازهٔ ملاقات خواست. امام به او اجازهٔ ورود داد، هنگامی که بر حضرتش وارد شد، امام رو به او کرد و فرمود: خوش آمدید ای کنگرا به دیدن ما نمی آمدی؟ جطور شده که اکنون سراغ ما آمده ای؟ هنگامی که ابوخالد، این سخن را از حضرتش شنید به سجده افتاد و سجدهٔ شکر به جای آورد و گفت: خدای را شکر که قبل از مردن، امامم را به من شناساند، امام سجاد هم پرسید اباخالد چگونه امامت را شناختی؟

ابوخالدگفت: شما درست نامم را ذكركرديد كه جز مادرم، كسى مرا به اين نام، نمى شناخت و علاوه بر اين، من تا به حال در مسألة امامت كور بودم و يك عمر خدمتگزار محمد حنفيه بودم و ترديدى نداشتم كه او امام من است، و به من گفت: كه او (على بن الحسين) امام بر من و تو و همة مسلمانان است، و از آن پس خالد قائل به امامت زين العابدين ﷺ شد.

ابوخالد کابلی گوید: به محمد حنفیه گفتم: طوری فرزند برادرت را مخاطب خود قرار می دهی که او این گونه تو را خطاب نمی کند؟

١ ـ اصول كافي / ج ١ /كتاب الحجه.

محمد حنفیه، در پاسخم گفت: دراجع به مسألهٔ امامت، او مرا به نزد دحجرالاسود، به محاکمه خواند و معتقد بود که حجر را به نطق در خواهد آورد. پس من همواهش رفتم و از حجرالاسود شنیدم که گفت: سَلِّم الأمْرَ إلىٰ الرَّمَ الخیك فائهُ آخَقٌ بِهِ مِنْك، دامات را به فرزند برادرت واگذار، جراکه او سزاوارتر از نرسته.

\* \* \*

### بخش ششم

### جنگ عبدالملک مروان با لشکر ابن زبیر در عراق

از آنجاکه پایگاه ابن زبیر در عراق ضعیف تر از حجاز بود. عبدالملک قصد عراق راکرد و به سوی عراق حرکت کرد.

درست حدود ۵ سال بعد از کشته شدن مختار، عبدالملک مروان با سپاهی عظیم در سال ۷۲، برای تصرف عراق به جنگ مصعب بن زبیر آمد و در نزدیکی دجله، بین دو طرف جنگ سختی درگرفت. همان آغاز درگیری تعداد زیادی از سپاهیان مصعب، به سپاهیان عبدالملک پیوستند و مصعب را در میان یاران اندک خویش رها کردند. با تنها شدن مصعب شکست او حتمی شد و بالاخره او با شکست کامل مواجه گشت. مصعب به دست وزائدة بن قدامه، که پسر عموی مختار بود کشته شد و عبدالملک بر عراق مسلط شد. مصعب در آن وقت، ۳۶ سال سن داشت و این واقعه در روز بنج شنبه ۱۵ جمادی الاول سال ۷۲ برود.

سپس عبدالملک مروان وارد کوفه شد و در تالار کاخ استانداری نشست. آنگاه مردم عراق با عبدالملک بیعت کردند و شرق آن روز به طور کلی زیر سلطهٔ عبدالملک رفت. آنگاه در تالار کاخ استانداری سر بریدهٔ مصعب را جلو مروان نهادند. تاریخ، آیینهٔ عبرت و پند بزرگی برای انسان است. در این جا حضار تا صحنه را دیدن تاکهان صحنههای مشابه آن در اذهان تداعی نمود. مردی عرب بنام هابی مسلم نخعی، برخاست و خطاب به عبدالملک مروان خلیفهٔ پیروز و مغرور اموی چنین گفت: «من در همین مکان بودم و دیدم که سر بریدهٔ حسین بن علی هر را جلو این زیاد نهادند و جندی بعد دیدم سر بریدهٔ «ابن زیاد» را در همین مکان جلو مختار گذاشتند و مدتی نگذشت که دیدم سر بریدهٔ مختار را در اینجا جلو مصعب بن زیبر قرار ادن حال، سر بریدهٔ مضعب را جلو تو می بینم و سپس گفت: خدا امیر عبدالملک را از تکرار این صحنه حفظ کند.

عبدالملک سخت وحشت زده شد و از آن محل که تالار مخصوص قصر بود برخاست و دستور داد آن تالار و قُبه را خراب کردند. (۱)

و اما دربارهٔ بصره اینگونه در تاریخ آمده است:

ولم يبق شريف الاكاتبه،

همهٔ بزرگان و اشخاص بانفوذ با عبدالملک مکاتبه کرده بودند.

بصره هم به تصرف عبدالملک درآمد. تنها محلی که باقی مانده بود حجاز بودکه هنوز وعبدالله زبیر، در آن حکمرانی میکرد.

عبدالملک که حساسیت حجاز را به خاطر مراسم حج از مدتها قبل درک کرده و حتی از رفتن مردم به حج ممانعت به عمل آورده بود و در فکر فتح آن دیار بود با توجه به اینکه؛ بودند کسانی که اعتقاد داشتند حکومت ابن زبیر قانونی نیست از جملهٔ آنها وعبدالله عمر، بود که با حضرت امیر بیست نکرده و در جنگهای او مشارکت نکرد اما پس از قتل ابن زبیر شبانه نزد حجاج رفت و با او بیعت کرد.

عبدالملک، حجاج را به سمت مکه فرستاد او چندی در وطائف، که مرکز قبیله

١- مروج الذهب / ج ٣ / ص ١١٤.

ثقیف بود ماند و سهس راهی مکه شد. این دومین باری بود که بنی امیه علیه مکه و برای از بین بردن ابن زبیر لشکرکشی میکردند. مرتبه اول در سال ۶۴ به دلیل رسیدن خبر مرگ یزید، حصین بن نمیر فرمانده سهاه شام، بازگشت.

اما این بار حجاج همراه یک لشکو ۱۲ هزار نفری مدت ۸ ماه به محاصرهٔ مکه پرداخت.(۱)

در این مدت منجنیق در اطراف شهر و بر روی ارتفاعات نصب شده و آتش و سنگ بر سر ابن زبیر و مسجدالحرام فرو ریخت، به طوری که کمبه آتش گرفت. حجاج با گستاخی هر چه تمامتر حتی از ریختن کثافات نیز بر روی مسجد الحرام خودداری نکرد و بالاخره در ۱۰ جمادی الثانی سال ۷۳ مکه سقوط کرده و به دست حکومت اموی افتاد.

### نصب حجرالأسود توسط امام سجاد ﷺ

در جنگ حجاج بن بوسف با عبدالله بن زبیر کعبه خراب گردید. بعد از جنگ و پس از پایان یافتن ساختمان کعبه، خواستند حجرالأسود را به جای اول خود بگذارند، هر یک از دانشمندان، قاضی ها یا زاهدان آمدند تا حجرالأسود را به جای خود بگذارند. اما حجرالأسود در جایش قرار نمی گرفت. تا اینکه حضرت امام زین العابدین علاق را وردند حضرت جلو آمد و حجرالأسود را از دست آنها گوفته و به جای خودش قرار داد، حجر در محل خودش قرارگرفت و تکان نخورد، در آن وقت مردم صدا به تکبیر بلند کردند. (۱)

حجاج پس از آن به سوی مدینه حرکت کرد.

\* \* \*

۱ـ وفايت الاعيان / ابن خلكان / ج ٣ / ص ٧٣. ٢ـ بحارالأنوار / ج ١١ / ص ٢٤.

### بيعت عبدالله عمر باحجاج

وعبدالله بن عمرا که با حضرت امیر پش بیعت نکرده بود، همین که حجاج بن یوسف وارد مدینه شد شبانه از ترس به نزد حجاج رفت و دست بیعت به طرف او دراز کرد و چون حجاج مشغول نوشتن بود به او گفت: من دستم مشغول نوشتن است و این پای من است. دعبدالله بن عمرا دست خود را به عنوان بیعت به پای حجاج کشید و بیرون رفت. حجاج گفت: این مرد چقدر احمق است با علی بیعت نکرد اما حالا به پای من به عنوان بیعت دست می کشد.

#### برخورد عبدالله عمر با امام سجاد ا

اما همین اعبدالله بن عمر» بر امام سجاد الله اشکال و ایراد میگیرد و دلش میخواهد بلکه امام معصوم را در بن بست قرار دهد و با سؤالانی که عقل کوچک او لیافت پذیرفتن آنها را نداشت بر امام سجاد الله فشار وارد می آورد. به این گفتگوی او با امام سجاد الله توجه کنید:

ابوحمزهٔ ثمالی میگوید:

وعبدالله بن عمر، خدمت امام زین العابدین 常 رسید، عرض کرد: أقا شما مدعی هستید که ویونس بن متی، در شکم ماهی زندانی شد أن هم به علت اینکه یونس ولایت جد شما را قبول نکرد، امام سجاد 教 فرمود: أری.

در اينجا عبدالله بن عمر گفت: آقا خون من به گردن شما است! مبادا مرا به كشتن

دهيد؟

امام سجاد ﷺ فرمود: آرام باش! تو گفتی نشانم بده و برای من ثابت کن. سپس امام سجاد ﷺ به دریا اشاره نموده و فرمود: ای ماهی، ناگهان یک ماهی بسیار بزرگ همانند یک کوه، سر از دریا بیرون آورد و میگفت: لبیک لیبک یا ولی الله.

امام سجاد گا از ماهی پرسید تو کیستی؟ ماهی گفت: من ماهی یونس بن متی هستم. امام سجاد گا فرمود: این جریان را مفصل نقل کن. ماهی گفت: خداوند هر پیامبری را مبعوث نمود از آدم تا جد شما حضرت محمد گا ولایت شما خانواده را بر او عرضه می داشتند هر کدام که می پذیرفتند آسوده و راحت می شدند، و هر کدام که درنگ نموده و از قبول آن خودداری می کردند گرفتار یک ناراحتی می شدند از قبیل آدم، به گناه و نوح به غرق، و ابراهیم به آتش و یوسف به جاه و ایوب به بلا و داود به خطاکاری تا بالاخره زمان و نوبت به یونس رسید.

خداوند به یونس خطاب کرد: دوست بدار امیرالمؤمنین علی و اثمهٔ طاهرین از نژاد او را، امّا یونس گفت: چگونه دوست بدارم کسی را که ندیدهام و نمی شناسم و با خشم رفت.

خداوند به من وحی کرد که یونس را ببلع، ولی استخوان او را نشکن. او چهل روز در شکم من بود و در دریاها سیر میکردم و درون شکم من فریاد میزد: ولا اِلٰهَ اِلاَّ آنَتْ شَبْحانَک إِلَیْ کُنْتُ مِنَ الظَّالِمِینَ}(۱)

خدای یکتا، تو منزهی، من اشتباه کردم ولایت علی و اثمهٔ بعد از او را پذیرفتم.

آنگاه که یونس ولایت شما را قبول کرد خداوند دستور داد که او را به کنار دریا بیندازم.

در این وقت امام سجاد ﷺ فرمود: ای ماهی به جای خود برگرد، او هم رفت. (۲) از این پس حکومت عبدالملک بر همه مناطق مسلمان نشین گسترش یافت

۱\_انساء / ۸۷

٢- بحارالأنوار / ج ١١ / ص ٣٢.

این مردم نمی داند.

عبدالملک شخصی خونریز بود که همراه جمعی از حکام ظالم همچون حجاج، با شمشیر مردم را سر براه می کود. او خود می گفت که چیزی جز شمشیر را داروی درد

آری مبارزه بین عبدالملک و ابن زبیر به نفع عبدالملک تمام شد و ابن زبیر کشته گردید.

«عبدالملک» پس از کشته شدن پسر زیبر در سال ۷۵، به مکه و سپس به مدینه رفت و در مدینه طی خطبهای گفت:

«من چون خلیفة ضعیف شده (عثمان) و چون خلیفة سازشکار (معاویه) و چون یزید سست خرد نیستم. من این مردم را جز با شمشیر درمان نمیکنم. شما کارهای مهاجران اولین را در خاطر دارید، اما مانند آنان رفتار نمیکنید! ما را به پرهیزگاری میخوانید و خود فراموش میکنید! به خدا سوکند از این پس کسی مرا به تقوی امر نمیکند. مگر اینکه کردن او را خواهم زد.»

#### برخورد امام سجاد ﷺ با عبدالملک

امام بافر الله فرمود: در یک سالی عبدالملک برای حج به مکه آمده بود و مشغول طواف کعبه بود و در آن حال امام سجاد الله جلو تر از او طواف می کرد. همهٔ مردم با دیدن عبدالملک اختیار از دست داده و متوجهٔ او می شدند. اما امام سجاد الله هیچ توجهی به وی نداشت. عبدالملک پرسید: چه کسی است که جلو ما مشغول طواف است و توجهی به ما ندارد؟ گفتند: او علی بن الحسین است.

عبدالملک بعد از طواف به کناری نشست و گفت: اکنون علی بن الحسین را بیاورید. آن حضرت را نزد عبدالملک آوردند. عبدالملک گفت: یا علی بن الحسین، من که قاتل پدرت نیستم جرا نزد ما نمی آیی؟

امام سجاد ﷺ فرمود: قاتل پدرم دنیای پدرم را از بین برد، ولی پدرم آخرت او را

نابود کرد، اکنون اگر مایلی تو هم چنین باشی مانعی ندارد. عبدالملک گفت: هرگز، ولی من علاقه دارم بیش ما بیایی تا از دنیای ما استفاده کنی.

در این هنگام امام زین العابدین گلا روی زمین نشست و عبای خود را پهن کرد و فرمود: خدایا به این مرد نشان بده مقام اولیاء خود را، در این هنگام عبدالملک نگاه کرد و و دید تمام پارچهٔ مقابل امام سجاد گل برا ذکر است به طوری که چشم را خبره می کند. امام سجاد گلا فرمود: کسی که چنین مقامی داشته باشد هرگز به دنیای شما احتیاج پیدا می کند؟ سپس آن حضرت از خداوند درخواست نمود که این جوامرات را بردارکه امام احتیاج به آنها ندارد.

#### ظهور حجاج

سرانجام دست انتقام الهی از آستین مردی بسیرحم و خونخوار بسیرون آمد و با نامردمان عراق آن کودکه سزای آنان بود و آن گفت که درگوش آنان نیک فرو میرفت:

ه ای مردم کوفه! مرا خوب می شناسید! من از چیزی نمی ترسم. وقتی دست بکار شدم خواهید دانست چه کارهام. مردم کوفه! چشـمهائی را دوخته و گردنهائی را کشیده می بینج. سرهایی را می بینم که چون میوفر رسیده بـر شاخه سنگینی می کند و هنگام چیدن آنهاست. خونهائی را می بینم که از بالای عمامه تا بن ریشها را رنگین ساخته. مردم تفرقه افکن و خوگرفته با نفاق! مردم فاسد اخلاق! من بیدی نیستم که از باد بلرزم، من کسی نیستم که مرا بازی دست خود کنید و ...»

این سخنان تکلیف مردم کوفه و عراق را روشن کرد. همه دانستند، آنکه به سر و وقت آنان آمده با زیانی سخن میگوید که بدان آشنا هستند. حجاج چنان زهر چشمی از آن مردم رنگ پذیر زبردست نواز و زیر دست آزار گرفت، که برای مدت بیست سال، آشوب و انقلاب از عراق رخت بربست و منطقهٔ شرق و خوزستان که پایگاهی برای انقلابیون شده بود آرام شد. هر اندازه سالیان حکومت حجاج درازتر می شد، بر سرکشی و استبداد و کفر او افزوده میگشت، تا آنجاکه در یکی از خطبه های خود خطاب به زیارت کنندگان قبر پیغمبرگفت:

مرگ بر این مردم! چرا گرد پشتمای ضای و چوب میگردند؟ چرا نمیروند قصر امیرالمؤمنین عبدالملک را طواف کنند؟ مگر نمیدانند خلیفة هر شخص بهتر از رسول اوست.

وعبدالملک، حجاج خونخوار را انتخاب کرد تا تسلّط عراق و حجاز را برای او ترتیب دهد.

لازم به تذکر است که تنها دکوفه، مرکزیتی برای شسهرهای شرقی و همچنین شمال عراق داشت مناطقی چون موصل، حلوان، مدائن، و همچنین بلاد ارمنیه، آذربایجان، ازّان، حوران، ماهین، ری، اصفهان زیر سلطه عراق قرار داشت.

حجاج بن یوسف روزی در روی منبرگفت:

ای مردم، آیا کسی که از طرف شما پیغامی ببرد نزد شما محترم تر است یا کسی که جانشین شما شود.

مقصود حجاج این بود که عبدالملک بن مروان از رسول خدا 銀 بالاتر است زیرا عبدالملک جانشین و خلیفهٔ خداست.

وجبلة بن زهيره كه اين حرف را شنيد گفت: به خدا قسم ديگر به او اقتداء نخواهم كرد و اگر ببينم كسى عليه او قيام كرد به او كمك مىنمايم و به اين جهت بودكه به همراه عبدالرحمن بن اشعث بر ضد حجاج قيام كرد و كشته شد.

حجاج نزد عبدالملک قرب پیدا کرد و او را شریک سلطنت نمود و حکومت عراق، فارس، کرمان، سیستان، خراسان، عمان و یمن را تحت اختیار او قرار داد. و در زمان زندگانی خود مواظب حجاج بود.

«حجاج» در یکی از خطبه های خود گفت:

زمین و آسمان با خلافت برپاست، خلیفه نزد خدا بزرگتر از فرشتگان

مقرب و پیمبران و مرسلین است. چرا که خدا آدم را به دست خود آفرید و فرشتگان را به سجدهٔ او واداشت و او را در بهشت جای داد. سپس او را به زمین فرود آورد و خلیفهٔ خود کرد و فرشتگان را رسول ساخت.<sup>(۱)</sup>

در آن دوره از این گونه سخنان رواج یافته بود به طوری که خالد بن عبدالله قسرمی در زمان ولید در مکه خطبهای خواند وگفت:

مردم! خلیفهٔ خدا بزرگتر است یا فرستادهٔ او؟ مگر نمیدانید ابراهیم خلیل از خدا آب خواست! خدا به او آب شور نوشانید اما چون خلیفهٔ او از او آب خواست آب شیرین بدو داد و مقصود او از خلیفه ولید بن عبدالملک بود که چاهی در حُجون مکه کند و آب آن شیرین بود.(۲)

آری مهمترین فردی که نقش اساسی در تحکیم بنای خلافت عبدالملک را دائست حجاج بود. خود عبدالملک مروان وقتی فهمید میخواهد هلاک گردد، به اولاد خودگفت:

#### اوصيكم بتقوى الله و اكرام الحجاج.

من شما را به پرهیزکاری و اکرام به حجاج دستور می دهم، زیرا، حجاج بود که حکومت ها را به اختیار شما آورد، و شهرها را تسخیر نمود، و دشمنان شما را ذلیل نمود.

حجاج از دست مردمی که قبر پیامبر اکرمﷺ را در مدینه زیـارت مـیکردند ناراحت بود و میگفت:

وهلا طافوا بقصر اميرالمؤمنين عبدالملك الا يعلمون ان خليفة المرء خير من رسوله (٢٠)

بروید قصر و خانهٔ عبدالملک را طواف کنید مگر نمیدانید جانشین هـرکس مـهمتر از فرستادهٔ اوست.

١- تاريخ ابوالفداء/ج ١ / ص ٢٠٥.
 ٢- كامل / ابن اثير / ج ۴ / ص ٥٣٥.

٣\_ البدايه و النهايه / أبن كثير / ج ٩ / ص ١٣٤.

از ارادت حجاج به عبدالملک همین بس که میگفت: اگر بدانم که عبدالملک جز با تخریب کعبه از من راضی نمی شود سنگ سنگ آن را ویران میکردم.

عبدالملک این ارادت را درک می کرد لذا زمانی که در سال ۷۵ حجاج را حاکم عراق کرد به کانبش گفت: حکم و فرمان حکومت عراق را برای حجاج بنویس و دست او را در مردم و سلاحها و اموال باز بگذار.(۱)

روحیهٔ حجاج در آدمکشی باعث شد تا ضمن یک نقل افسانه وارگفته شودکه او درکودکی شیر هیچ کس را نخورده و تنها خون به او خوراندند.

از قول خود حجاج است كه :

واكبر لذاته سفك الدماء،

بزرگترین و مهمترین لذتها خونریزی است.

نتیجهٔ اقدامات سخنگیرانه او در عراق کشتن بیش از یکصد و بیست هزار نفر بود و بیش از ۵۰هزار مرد و ۳۰هزار زن که نیمی از آنها مجرد بودند در زندانهای مختلط حجاج بسر مربردند.

حجاج از سال ۷۵ تا ۹۵ حاکم مطلق عراق و شرق یعنی خراسان و سیستان و کلیهٔ سرزمینهای ایران بود.

آنچه حجاج بدون جنگ کشت؛ طبق حساب معین ۱۲۰ هزار نفر بود، هنگامی که حجاج از دنیا رفت در زندان او ۵۰هزار رمد و ۳۰هزار زن موجود بود که ۱۶ هزار آنان برهنه بودند. زن و مرد را در یک زندان حبس می نمود، زندان حجاج، سقفی برای جلوگیری از آفتاب تابستان و سرما و باران زمستان نداشت. آنگاه که زندانیان از شد که گرما زیر سایه دیوار می رفتند پاسبانان با سنگ آنها را از دیوار دور می کردند. حجاج به این زندانیان نانی می داد که از جو تهیه شده و مخلوط به خاکستر و نبکی بود و بر هر زندانی چند صباحی نمی گذشت که به رنگ سیاهان زنگی

١- الامامة والسياسة / ج ٢ / ص ٣٢.

درمی آمد، در این زندان یک نفر زندانی شد، مادر او چند روز بعد به احوالپرسی او آمد. مادر، فرزند خود را از شدّت سیاهی نشناخت و گفت: این شخص فرزند من نیست، این پسر زنگی است. و موقعی که یقین کرد فوزند اوست فریادی زد و در مکان خود از دنیا رفت.

حجاج سورة هود را میخواند چون بدین آبه رسید: وقال یا تُومُ إِنَّهُ لَیْسَ مِنْ اَهْلِکُ اِللَّهِ مِنْ اَلْهَ لَیْسَ مِنْ اَلْهِ مَلَا عَیْنُ صَالِحِه (۱۰ ندانست که وعَمَلُ او اِچگونه اِعراب بدهد. به یکی از نگهیان گفت: کسی را بیاور که قرائت قرآن بداند. چون نگهیان قاری را حاضر کرد حجاج از جای خود برخاسته و رفته بود. نگاهبان قاری را به زندان افکند و او را فراموش کرد. پس از شش ماه که حجاج زندانیان را بازرسی می کرد بدان مرد رسید و

ـ برای چه به زندان افتادهای؟

ـ بخاطر پسر نوح!

حجاج دانست داستان چگونه بوده است و دستور آزادی او را داد.

### روزی دوبار گرفتار جنون می شوم

روزی حجاج بن یوسف برای تفریح وگشتن در باغها با چند نفر از خواص خود از شهر خارج شد پس از پایان تفریح، همراهان را مرخص نمود و خود به تنهایی قدم میزد، در راه به پیرمردی برخورد نمود پرسید: پیرمرد اهل کجایی؟

گفت: اهل این قریه هستم،

پرسید: مأمورین دولت در قریهٔ شما چگونهاند؟

پیرمرد پاسخ داد: بدترین مأمورین هستند، به مردم ستم میکنند و اموالشان را حلال مر دانند.

١- هود / ۴۶.

حجاج گفت: دربارهٔ حجاج چه میگویی.

جواب داد: استاندار عراق از مأمورینش بدتر است، خداوند او و مأمورینش را روسیاه نماید.

حجاج به پیرمردگفت: مرا می شناسی؟ جواب داد: نه گفت: من حجاج هستم، پیرمردگفت: فدایت شوم آیا شما مرا می شناسی؟

حجاج پاسخ داد: نه.

پیرمرد گفت: من فلان پسر فلان، دیوانهٔ بنی عجل هستم، هر روز دوبار گرفتار جنون می شوم. حجاج از گفتهٔ او خندید و رفت.

روزی حجاج در منبر، خطابهٔ خود را به درازاکشاند، شخصی شجاع و با اراده از بین مستمعین با صدای بلندگفت، موقع نماز فرا رسیده است سخن راکوتاه کن، نه وقت به احترام شما توقف میکند و نه خداوند عذرت را می پذیرد، این صراحت کلام، آن هم در حضور جمعیت، برای حجاج گران آمد، دستور داد آن مرد را زندانی کردند.

#### شهادت سعید بن جبیر

سعید بن جبیر از جهت عفت و زهد و عبادت و علم تفسیر معروف بود و نام او را وجهبذالعلماء ممیز خوب و بد علماء گذاشته اند. سعید پشت سر امام زین العابدین ﷺ نماز میخواند، خالد بن ولید عشری او را گرفته پیش حجاج فرستاد، موقعی که حجاج او را دیدگفت: تویی شقی بن کسیر.(۱)

سعید بن جبیرگفت: مادرم از نام من اطلاعش بیشتر است.

حجاج گفت: در بارهٔ ابی بکر و عمر چه میگویی؟ در بهشتند، یا در جهنم؟ سعید گفت: اگر داخل بهشت یا جهنم شدی و اهلش را دیدی می فهمی.

۱ ـ مرد ناپاک شکسته شده.

حجاج گفت: دربارهٔ خلفاء چه میگویی؟

سعيد بن جبير گفت: من وكيل مدافع آنان نيستم.

حجاج گفت: کدام را بیشتر دوست می داری؟

سعیدگفت: آن کسی که خدا را بیشتر راضی کرده باشد.

حجاج گفت: کدامیک خدا را بیشتر راضی کردند؟

سعید بن جبیرگفت: خدا دانـاتر از من است، زیـرا خـدا مـخفی و آشکـار را میداند.

> حجاج گفت: نمی خواهی مرا تصدیق کنی؟ سعید گفت: نمی خواهم تو را تکذیب کنم. حجاج دستور داد او را بکشند.

> > سعيد بن جبير گفت:

وَجُهْتُ وَجْهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضَ حَنهِفاً مسلما وَ مَا آتَا مِنَ المُشْرِكِينِ) (١)

. من متوجه خدائی شده ام که آسمان و زمین را خلق کرده است. و دین پاکیزه را اختیار کرده و مسلمان هستم. و از مشرکین نیستم.

حجاج دستور داد او را به طرف غیر قبله بکشند!

سعىدگفت:

وأَيْنَمَا تُوَلُّوافَثُمَّ وَجْهُ اللَّهِ (\*)

به هر طرف رو کنی خدا آنجاست.

حجاج دستور داد: او را به روى زمين انداخته سر از بدنش جداكنند.

سعید بن جبیرگفت:

۱\_انعام / ۷۹.

۲\_بقره / ۱۱۵.

### «مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَ فِيهَا تُعبِدُكُمْ وَ مِنْهَا تُخْرِجُكُمْ ثَارَةً أُخْرَىٰ»(١) از خاک خلقتان کردیم، و به خاک برگشته، و باز از خاک بار دیگر بیرون می آیید.

در اینجاگردن سعید بن جبیر زده شد.

ابن اثير مي نويسد: موقعي كه سر سعيد روى زمين افتاد. سه مرتبه گفت: لا اله الا الله.

حجاج پس از کشتن سعید بن جبیر گرفتار مرض شد و در بستر افتاد و فریاد میزد و بی هوش می شد و هر وقت به هوش می آمد میگفت:

مالي و لسعيد بن جبير؟

آخر من چرا سعید بن جبیر راکشتم؟

حجاج مدت چهل روز با این وضع دردناک به سر میبرد تا به درک واصل شد.

#### شهادت قنبر

یک روز حجاج به مأموین خود گفت: امروز می خواهم یکی از اصحاب علی را بکشم. گفتند: کسی بهتر از قنبر سواغ نداریم. حجاج او را احضار کرد و به او گفت: تویم قنبر؟ گفت: بلی.

حجاج گفت: از دین علی بیزاری بجو!

قنبرگفت: دین بهتری برای من بیاور تا دست از دین علی بردارم.

حجاج گفت: من تو را ميكشم، هر طور كه مايلي قبول كن.

قنبر گفت: امیرالمؤمنین ﷺ به من فرمود: که تو را بدون جرم مانند گوسفندان ذبح میکنند. حجاج دستور داد او را ذبح کردند.

\* \* \*

# برخورد حره باحجاج

روزی (حره) دختر حلیمهٔ سعدیه وارد بر حجاج بن یوسف شد. حجاج بن یوسف به او گفت: تو حره دختر حلیمهٔ سعدیه هستی حره در پاسخ گفت: خوب تشخیص دادی، ولی خوب تشخیص دادن از امتیازات افراد مؤمن است نه تو.

حجاج گفت: خدا تو را به اینجا آورد. میگویند تو علی را بر ابیبکز و عمر و عثمان برتری میدهی.

حره در پاسخ گفت: هرکس چنین نسبتی به من داده. دروغ گفته است جراکه من علی را بر دیگران هم فضیلت می دهم بر آدم، نوح، لوط، ابراهیم، و سلیمان و عیسی بن مریم.

حجاج گفت: وای بر تو، تو علاوه بر اینکه علی را برتر از صحابه می دانسی بر هفت نفر از پهامبران مقدم می داری که اولوالمزم پهامبرانند. اگر تو دلیل این مطلب را نیاوری گردنت را می رزنم.

حره گفت: من او را بر این پیامبران مقدم نمی شمارم، بلکه خداوند در قرآن او را برتر دانسته است. زیرا قرآن دربارهٔ آدم می فرماید:

وَ عَصَيْ آدَم رَبُّه فَغُويٰ (١)

آدم سرپیچی کرد از فرمان خدا پس گمراه شد.

ولى قرآن مجيد دربارهٔ على مىفرمايد:

وَكُانَ سعيكم مَشْكُوراً(٢)

كوشش شما مورد قبول ما مىباشد.

حجاج گفت: احسن حره، اما به چه دلیل او را بر نوح و لوط مقدم می داری؟ حره گفت: خداوند او را برتر دانسته است. جنانجه دربارهٔ نوح و لوط می فرماید:

<sup>. 171/</sup>ab-1

۲\_انسان / ۲۲.

ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا المَرَأَةُ لُوحِ وَ المَرَأَةُ لُوطِ كَانَتْ تَحْتَ عَنْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَنِينَ فَخَالتَنَاهُمَا فَلَمْ يُغَنِينَا عَنْهُمْنَا مِنَ اللَّهِ شَيْناً وَ فَهِلَّ المُخْلَا الثَّارَ مَمَّ الدُّاخِلِينَ. (١٠)

خداوند مثل می زند برای کسانی که کافر شدند همسر نوح و لوط را که در اختیار دو نفر بندهٔ صالح ما بودند و خیانت کردند اما راه گریزی از کیفر خدا نداشتندگفتیم به آنها بها جهنمی ها وارد آتش شوید.

اما علی بن ابیطالب پایگاهش زیر سدرة المنتهی است و همسرش فاطمه دختر پیامبر اسلام بود که خدا از رضای او راضی و از خشمش، خشمگین میشد.

حجاج گفت: بسیار عالی، اما به چه سبب علی را بر پدر انبیاء ابراهیم خلیل مقدم می داری.

حره در جواب گفت: خداوند او را در این آیه مقدم دانسته است:

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِهِمْ رَبُّ أَرِني كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَ لَكِن لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِی (\*)

ابراهیم گفت: خدایا به من نشان بده که چگونه مرده را زنده میکنی؟ گفت مگر ایسمان نداری؟ جواب داد: چراه ولی میخواهم قلبم مطمئن شود.

اما مولای من امیرمؤمنان سخنی فرموده است که هیچیک از فِرَق مسلمین در آن سخن اختلاف ندارند، حضرت علی ﷺ فرمود:

لَوْ كَشَفَ الغطاء مَا ازْدَدْتُ يَقيناً (٣)

اگر پردهها برداشته شود بر یقین من افزوده نمی شود.

این سخن راکسی قبل از علی ﷺ و بعد از او نگفته است.

حجاج گفت: احسن چگونه او را برتر از موسى كليمالله مي داني؟ حره گفت: خداوند دربارهٔ موسى مي فرمايد:

۱\_ تحريم / ۱۰ .

۲- بقره / ۲۶۰.

٣- نهج البلاغه.

# فَخَرَجَ مِنْهَا لِحَالِفاً يَتَرَقُّب<sup>(١)</sup>

از آنجا با ترس و نگرانی خارج شد.

ولى على الله در رختخواب بيغمبر الله خوابيد بي آنكه ترس و بيمي داشته باشد تا خداوند اين آبه را دربارهاش نازل نمود:

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرَى نَفْسَةُ ابْتِغْاَءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ(٣) .

و از مردم کسی هست که برای خاطر رضایت خداوند نفس خود را در معرض معامله با خدارند قرار میدهد.

حجاج گفت: احسن اما چگونه على را بر داود و سليمان فضيلت مىدهى؟ حره گفت: خداوند به اين دو آيه او را بر اين دو فضيلت داده است:

يًا ذاؤة إِنَّا جَمَلْنَاکَ خَلِهَةً فِى الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقَّ وَ لأ تَتَّعِ الْهِرَىٰ ثَيْضِلَکَ عَن سَبِهِلِ اللَّهِ(\*\*)

ای داود، ما تو را جانشین خود در زمین قرار دادهایم پس در بین مردم به حق قضاوت و حکومت کن و از هوی و هوس متابعت نکن که از راه خدا منحوف خواهی گشت.

حجاج پرسید: قضاوت داود در چه موضوعی بود؟

حره گفت: دو نفر آمدند که یکی باغستانی از انگور داشت و دیگری گلهای از گوسفند، صاحب باغ مدعی بود که این مرد گوسفندانش را در باغ من رها کرده و انگورهای من را از بین برده است. این دو شکایت خود را نزد داود بردند.

داود در حل اختلاف آنهاگفت: مقداری به صاحب باغ گوسفند بدهند، معادل زیانی که به باغ وارد شده است تا باغ به صورت اول برگردد.

ولمی سلیمان پسر داودگفت: ای پدر اینگونه قضاوت نکن، آنها از منافع گوسفند از قبیل شیر و پشم آن استفاده میکنند. لذا خداوند در این آیه می فرماید:

۱ ـ تصص / ۱۸ .

۲\_ بقره / ۲۰۷ .

٣-ص / ٢٤.

فَقَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ (١)

ما حكم أن جريان را به سليمان أموختيم.

ولى مولاي ما على الله فرمود:

از من سؤال کنید از بالای عرش و از زیر عرش سؤال کنید قبل از اینکه موا از دست بدهـد.

على 繼 در روز فتح خببر خدمت پيامبر رسيد. پيغمبر نگاه به حاضرين نموده و فرمود:

از همهٔ شما گرامی تر و داناتر و واردتر به فنون قضاوت علی است.

حجاج گفت: احسن، به چه دليل او را بر سليمان فضيلت مي دهي؟

حره گفت: خداوند در این آیه او را فضیلت داده است:

رَبُّ اغْفِرْلي وَهَبْ لي مُلُكَاً لا يَشْهَى لِأَحَدِ مِنْ بَعْدي (٢) خدايا به من حكومتى عنايت كن كه در بعد از من آن حكومت به كسى نرسد.

ولى مولاي ما اميرمؤمنان على ﷺ فرمود:

ای دنیا من تو را سه طلاقه کردهام، مرا با تو حاجتی نیست.

در این موقع این آیه نازل شد:

تِلْكُ الدَّالُ الآخِرة تَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاْ يُرپِدُونَ عُـلُوّاً فِـى الآرْضِ وَ لاْ فسٰداً^^

این خانهٔ آخرت را قرار داده ایم برای کسانی که اراده برتری و فساد در زمین نداشته باشند. حجاج گفت: احسن، اما به چه دلیل علی را از عیسی برتر می دانی؟

حره گفت: خداوند در این آیه به او برتری داده است:

إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عبسى بْنَ مَرْيَمَ أَنْتَ قُلْتَ النَّاسِ اتَّخِذُوني وَ أُمِّي إِلْهَيْنِ

۱ ـ انبياء / ۷۹ .

۲- ص / ۲۵.

٣-قصص / ٨٢.

مِنْ دُونِ اللّٰهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ ٱقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِنَّ كُنْتُ قُلْتُهُ نَقَدُ عَلِمَتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِ وَ لاَ اَعْلَمُ مَا فِي نَفْسَكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَمُ النَّيْوِبِ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمْرَتَنِي بِهِ.(١)

وقتی که خداوند به عیسی فرمود: ای عیسی تو به مردم گفتی که تو و صادرت را خمذا بگیرند؟ گفت: منزهی تو، خدایا مرا نمی رسد چیزی که حق من نیست ادعا کنم، اگر گفته باشم تو می دانر، آنچه در دل دارم تو می دانر ولی من از آنچه تو در نظر داری خیر ندارم. تو دانای رازهائر، جز آنچه تو دستور دادهای من چیز دیگری نگفتم.

حضرت عیسی حکومت را به تأخیر انداخت تا روز قیامت اما حضرت امیر機 وقتی نصیریه (۱۳ ادعای خود را گفتند: حضرت علی機 آنها را کشت و به قیامت ارجاع نداد. این فضایل علی است که قابل مقایسه با فضایل دیگران نیست.

حجاج گفت: احسن، خوب از عهده جواب برآمدی، چنانچه اگر چنین جوابی نمی دادی، تو را می کشتم. آنگاه حجاج به حره جایزه ای داد و با احترام او را به منزل خود برگرداند. (۲۲

## نظر امام باقر الله در بارهٔ حجاج

امام بافری در بارهٔ حجاج می فرماید: آنگاه که حجاج به قدرت رسید او شیمیان را به بدترین وضع ممکن قتل عام می کرد و به هر تهمت و گمانی آنها را دستگیر می ساخت و فشار در زمان او به حدّی رسید که مردم حاضر بودند به آنان زندیق و یا کافرگفته شود، اما شیمهٔ علی الله نامیده نشوند. (۱)

\* \* \*

١\_مائده / ١١٤.

۲ـ نصيريه، اثمه را روح لاهو ميدانند.

٣- بحارالأنوار / ج ١١ / ص ٩٢ . ٢- شرح نهج البلاغه / ابن ابى الحديد/ ج ١١ / ص ٤٣.

### بذش هفتم

#### قيام عبدالرحمن بن اشعث

عبدالرحمن بن اشعث بن قیس به فرماندهی یک سپاه عظیم از مردم عراق برگزیده شد، تا در سیستان به فتوحات بپردازد. عبدالرحمن و خاندانش میانهٔ خوبی با اهل بیت نداشته و به تعبیر امام صادق器؛ داشمت، شریک قتل حضرت امیر繼، دخترش «جمعدة، قاتل امام مجتیئﷺ و فرزندش «محمد، شرکت قتل امام حسینﷺ بود.(۱)

خود عبدالرحمن نیز زمانی مأمور جمع آوری صدفات مدینه از سوی حکومت عبدالله زبیر بود. سهاه او در سال ۸۰ عازم سیستان گردید و پس از کسب پیروزیهایی تصمیم گرفت تا سعد عملیات را متوقف کند او این مسأله را با (حجاج) در میان نهاد اما حجاج با پیشنهاد او مخالفت کرد. و همین مسأله بهانهای برای مخالفت با حجاج و نظام اموی شد.

سباه عراق به جای فتوحات به صورت یک لشکر شورشی عازم عراق گردید. عبدالرحمن جمعیت را دعوت به کتاب خدا مسنت پیامبر ﷺ و خلم ائمه گمراه و

١-روضة كافي / ص ٢٤٥.

نیز جهاد با بی دینان کرد. (۱) سپاه او در وذی حجة ۱ سال ۸۱ وارد بصره شد، تمامی مردم بصره که از سختگیریهای حجاج به تنگ آمده بودند اعم از قرّاء و حافظان قرآن و پیران شهر، همه عبدالملک را از خلافت خلع کردند در کوفه نیز همهٔ مردم به او ملحق شدند. (۱۲)

عبدالملک که از این حرکت در هراس فراوانی افتاده بود پیشنهاد کرد که حاضر است حجاج را عزل کند ـ و آنها آزامش را حفظ کنند اما عبدالرحمن و یارانش که احساس بیروزی کرده بودند حاضر به پذیرش وعدههای او نشدند.

سوژههایی که آنها در تبلیغاتشان علیه بنیامیه مورد بهرهبرداری قرار میدادند ستمگری بنیامیه و از بین بردن ضعفا و محو نماز بود.

قیام عبدالرحمن تا سال ۸۳ به طول انجامید. و عاقبت با شکست روبرو شد و سرانجام به سیستان بازگشت و در راه خراسان بسیاری از پارانش از او جدا شدند. او خود به هرات رفته پس از آن در پناه یکی از شاهان آن دیار قرار گرفت. در سال ۸۵ هنگامی که معاهدهای بین حجاج و رتبیل شاه آن منطقه امضاء گردید سر عبدالرحمن برای حجاج فرستاده شد.

عبدالملک در آخر حیات آرزو میکرد که ای کاش از ابتدای تا انتهای عمر یک حمال بود و بس.

#### ولید بن عبدالملک به حکومت میرسد

عبدالملک در سال ۱۹۶۱ به هلاکت رسید. پس از او فرزندش (ولید بن عبدالملک) به خلافت رسید که ادامهٔ همین حکومت به همراهی همان حجاج است.

«فتوحات» از مهمترین کارهای دوران ولید بود. مهمترین این حملات، حملاتی

۱- تاریخ طبری.

۲۔ تاریخ طبری.

فتوحات برنامة كار 97 ∖ ₪

است که از یک طرف به قسطنطنیه و از طرف دیگر به اندلس صورت گرفت.

مسلمین از همان روزگار نخستین اسلام به منظور از میان بردن نصرانیت در کانون خود، فتح قسطنطنیه را جزو برنامه خود می دانستند.

یکبار در اواخر سال ۱۳۲۶ مسلمانها، از ناحیهٔ خشکی به سوی قسطنطنیه پیش رفته و آسیای صغیر را پیموده تا به کرانهٔ دبسفر، رسیدند. ولی بر اثر رسیدن زیانهایی نتوانستند به قسطنطنیه برسند و از همانجا برگشتند.

و در سال ۴۴۶ کشتیهای جنگی عرب به رهبری وبسر بن ارطاقه با حکومت قسطنطنیه جنگید و در سال ۴۵۲۵ بزید آنجا را محاصره کرد و پس از آن حداقل چهار بار قسطنطنیه توسط مسلمانها محاصره شد ولی فتح نگردید. تنها در سال ۴۵۷۷ ترکان عثمانی این شهر را فتح کردند و آن را مرکز امپراطوری عظیم خود قرار دادند.

با اینکه در زمان یزید فتوحات در برخی مناطق آغازگردیده بود اما می توانگفت که در دههٔ شصت مجری و حتی تا سال ۷۳ که سقوط ابن زبیر در آن سال بوده فتوحات متوقف شده بود. با آغاز حکومت عبدالملک پس از محو ابن زبیره فتوحات را دنبال کردند.

### فتوحات برنامة كار

مجموعاً فتوحات را می توان در چند منطقه دانست یکی در شرق که خود در دو ناحیه ماوراءالنهر و سیستان بود و دیگر در غرب کشور که یک قسمت آن در شمال افریقا بود و قسمت دیگر در مناطق شمالی عراق و سوریه که بنام ارمینیه نامیده می شده است.

در آن زمان خراسان تحت سلطهٔ ساسانیان بود اما هر چه به طرف شرق می رفت از قدرت ساسانیان کاسته شده و قدرت شاهان محلی فزونی میگرفت. جمعیتی که در آن دیار ساکن بودند به عنوان وترکهاه شناخته می شدند. حملهٔ مسلمین به ماوراءالنهر از زمان معاویه آغاز شده و زیاد که در اوایل دههٔ پنجاه هجری حاکم عراق بود این کار را شروع کرد و برای استحکام بیشتر فتوحات در سال ۵۱۱، پنجاه هزار خانواده از اعراب ساکن در بصره و کوفه را همراه با خانوادههایشان راهی خراسان کرد.

در طول حکومت عبدالله زبیر، عبدالله بن خازم بر آن منطقه تسلط داشت، 
زمانی که عبدالملک دابن زبیره را از بین برد، از او خواست تا سلطة او را پذیرفته و 
حاکم آن دیار باقی بماند اما عبدالله خازم نپذیرفت، در نتیجه عبدالملک به سراغ 
دیگیر بن وشاح، که از عثال عبدالله بن خازم در مرو بود رفت. او دعوت عبدالملک 
را پذیرفته و در جنگی که بین او و عبدالله بن خازم درگرفت، ابن خازم کشته شد و 
بدین ترتیب عبدالملک بر آن دیار نیز تسلط یافت. پس از کشته شدن ابن خازم، 
سربرستی خراسان و سیستان نیز به حجاج واگذار گردید و او دمهلب بن ایمی صفره، 
را به حکومت خراسان منصوب کرد این نصب در سال ۲۵۸۱ بوده است. مدتی 
قریب به د۹۹ سال آل مهلب بر خراسان حکمروایی کردند تا اینکه حجاج به علت 
کبنهای که نسبت به آل مهلب پیداکرد آنها را بر کنار ساخت و جای آنها را به دقتیبه 
بن مسلم، داد. در سال د۹۸۶ قتیبه وارد خراسان شد. در همین سال عبدالملک به 
درک واصل شد و ولید جای او را گرفت در این دوره اکثر فتوحات مهم صورت 
گرفت. فتوحات دقتیبه قریب به ۱۹۰ سال به طول انجامید. مسلمین در سال د۹۲۹ 
درکور دند.

فتوحات قتیبه در محور شرق تا نزدیکی چین رسید این جنگها در آخرین سالهای حیات قتیبه یعنی سال ۹۴، و ه۹۵، بود .زمانی که او خبر هلاکت حجاج را شنید، غمگین شده و کار فتوحات را رهاکرد و به مرو بازگشت.

فتح مصر مدخل فنوحات مسلمین در افریقا و پس از آن نفوذ به اسپانیا بود. در زمان عمر در سال ۲۱ مصرگشوده شد. در زمان معاویه وعقبة بن نافع، فتوحات در این منطقه را از سرگرفته و شهر قیروان را در سال ۵۵۰ ایجاد کرد تا پایگاهی بـر فتوحات بیشتر توسط اعراب باشد. عقبة بن نافع در سال ۴۶۰ طی کمینی در میان بربرهاکشته شد.

در سال ۹۷۶۱ بار دیگر فتوحات در افریقا آغازگردید. در همین سال ۱ حسن بن نعمان، فتوحات خویش را با فتح دقرطاجنه، آغازکرده و پس از آن به سمت مغرب پیش رفت.

در ادامهٔ فتوحات حسن بن نعمان دموسی بن نصیر، در سال ۹۸۶، بار دیگر فتوحات را در منطقه افریقا آغاز کرد از فرماندهان معروف سهاه موسی بن نصیر دطارق بن زیاد، بود. طارق در سایهٔ فرماندهی خود در سال ۹۳۶، ها به اندلس (اسهانیا) نهاد.

#### سلیمان به حکومت میرسد

با به درک رسیدن دولید، در سال ۹۶ و روی کار آمدن سلیمان، موسی بن نصیر به دمشق بازگشته و پاگیر اعمال خودگشته، مورد غضب دستگاه اموی قرارگرفت. از مناطق دیگری که فتوحات تا اواخر قرن اول شدت یافت ارمنستان بود که شمال عراق تا شمال شرق ترکیه را ارمینیه می نامیدند.

موسی بن نصیر شهرهای مغرب را فتح کرد. اندلس، اسپانیا و پرنقال کنونی به دست موسی فتح گردید. سلیمان او را به جهت اینکه درآمد جنگی را نگهداری نکرده تا سلیمان خلیفه گردد و زودتر به دست ولید داده است به قتل رسانید.

مدت حکومت ولید از سال ۸۶ تا ۹۶ بود. بعد از او سلیمان بن عبدالملک به قدرت رسید که از جمادی الثانی سال ۹۶ تا صفر سال ۹۹ حکومت کرد. او پس از خود عمر بن عبدالعزیز را به جانشینی منصوب کرد.

از جمله کارهایی که وسلیمان، انجام داد تعثیب و تعذیب دوستان و خویشان حجاج بود. علت این برخورد عناد و درگیریی بودکه قبل از آن در زمان ولایتعهدی

سلیمان، بین حجاج و او پیش آمده بود.

حجاج تا سال ۵۵ زنده بود و در این سال به هلاکت رسید. در این هنگام که حجاج به درک واصل شده بود و کارهایی راکه می بایستی انجام دهد انجام داده بود و دل مردم از کارهای او خون شده بود سلیمان از او بد می گفت و کارگزاران حجاج را تعقیب می کرد تا بلکه از فشار روحی ملت بر خود کاسته گردد و در بین مردم محبوبیتی بیدا نماید.

\* \* \*

### بخش هشتم

## زهری در خدمت ظالمان

مرحوم محدث قمی در سفینه دربارهٔ محمد بن مسلم زهری میگوید:

وو اختلفت کلمات علماثنا فی مدحه و قدحه سپس قسمتی از سخنان بزرگان را دربارهٔ او نقل میکند.

امام سجاد الله به عنوان موعظه نامه ای به زهری نوشته که در کتب احادیث آمده است. از آن برمی آید که او در مسیر زندگی به انحراف گراییده، خدمت طاغوتیان را در حکومت بنی امیّه پذیرا شده، و خویشتن را وسیلهٔ پیشبرد مقاصد نامشروع آنان ساخته است.

از جمله حکام ظالم آن زمان عبدالملک مروان بود او به قدری در گناه تجرّی یافته و بی بروا به نارواییها دست می زد که در تاریخ آمده است: ام درداء روزی به وی گفت: شنیده ام بعد از آن همه عبادتها، اکنون شراب می نوشی، عبدالملک قسم یاد کرد که علاوه بر شراب، خون مردم را نیز می خورد. جرأت و جسارت این عنصر ستمگر در زمینهٔ دین خدا به جایی رسید که صریحاً در منبرگفت:

لا يامرني احد بتقوى الله الا ضربت عتقه.

کسی مرا به تقوی امر نمیکند مگر آنکه گردنش را میزنم.

زهری بر اثر ارتباط با چنین حاکم ظالمی دچار انحراف فکری گردید و در مواقعی کم و بیش از معلومات و اطلاعات دینی خود به نفع طاغوت سوه استفاده می نمود. صراط مستقیم الهی را ترک گفت و مردم با ایمان را ناراحت و خشمگین ساخت.

آری دمحمد بن مسلم بن شهاب زهری کاملاً در خدمت بنی امیه قرار گوفته بود. بیشتر سر و کار او با هشام بن عبدالملک بود، هشام در مقابل این خدمت زهری، قروض او را پرداخت<sup>(۱)</sup> و فرزندانش را برای تأدیب نزد او فرستاد، قبل از او نیز برادرانش و همچنین عبدالملک به او کمک مالی کرده بودند.

زهری به گونهای در خدمت امویان قرار گرفت که امویان از زهری تمجید فراوانی کردند و این تیمیه گفت: وزهری هفتاد سال اسلام را حفظ کرده و البته روشن بود که این اسلام همان اسلام بنی امیه بود.

#### نامهٔ امام سجّادﷺ به زهری

امام سجاد 機 در نامه ای به زهری به او هشدار داده و او را نصیحت و به او اتمام حجت نموده است.

امام سجاد ﷺ در نامهٔ خود به زهري مي فرمايد:

ای زهری، تو امروز در وضعی هستی، که هر کس تو را بدان حال بسیند باید برایت طلب رحمت کند. ای زهری! بدان که بار نعمت خدا بر دوش تو سنگین شده است و آن به واسطهٔ نعمتهایی است که خداوند به تو داده است. خداوند به تو جسمی سالم و عمری دراز داده است. و از نظر حجت و دلیل، خداوند حجتش را بر تو تمام کرده است. جرا که تو قرآن را می دانی و فقه را خواندهای و سنت پهغمبرش را به تو فهمانده است و بدان که خداوند بر تو در برابر هر نعمتی که به تو

١- تذكرة الحفاظ / ذهبي / ج ١ / ص ١٠٩.

داده و هر حجتی که در برابرت نهاده، وظیفه ای مقرر داشته است و منظور خداوند از دادن این نعمتها این است که شکر تو را آزمایش کند و...

بنگر فردای قیامت که در برابر خداوند قرار بگیری چگونه آدمی خواهی بود. آن روز که خداوند از تو بهرسد نممتهای مرا چگونه رصایت کردی و دربارهٔ حجتهای من چگونه قضاوت کردی. گمان نکن که خداوند از تو عذری را بهذیرد هیهات هیهات چنین نیست. خداوند در قرآن خود، علماء را مسئول دانسته و فرموده است:

# وَلَتَبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَأَ تَكُتُمُونَهُ (١١)

باید آن را برای مردم بیان کنید و نهان و پنهان نگه ندارید.

ای زهری! بدان که کمترین پنهان و کتمان کردن حق و کاری که کوچک به نظرت آمده است این است که به وسیلهٔ نزدیکی خودت به ظالم، ظالم را آرامش دادی و راه گمراهی را برای او هموار کردی، می ترسم که فردای قیامت به همراه خانتان و ظالمان گرفتار باشی و ...

تو دوست داری کسی راکه با خداوند در حال جنگ است، دعوتت کردند و تو را قطبی ساختند برای چرخاندن ستم و ظلم خود و تو را پلی قرار دادند تما از آن عبورکنند. وتو را نردبان گمراهی خود نمودند.

به وسیلهٔ تو مردم را دربارهٔ دهلماء آل محمّده به شک انداختند و به وسیلهٔ تو دل جهال را برای خود صید کردند، وزیران مهم آنها و نیرومندترین افراد سیاسی حکومت، به اندازهٔ تو نتوانستند فساد و انحراف آنها را پنهان دارند. و هیچ کس به اندازهٔ تو دل خاصه و عموم مردم را به سوی آنها متمایل نکرد. چه بسیار کم به تو مزد دادند در برابر آنچه از تو گرفتند و... ای زهری! می ترسم که تو از آنان باشی که خداوند در قرآن دربارهٔ آنها فرموده است:

وفَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْقٌ وَرِثُوا الكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هٰذَا الْأَذْنيٰ وَ

١- آل عمران / ١٨٤.

### يَقُولُونَ مَيُغْفَرُلَنْا (١١)

بعد از آنها جانشینانی ماندند که کتاب را به ارث بردند و به دنبال کارهای پست این دنیا رفتند و میگویند به زودی برای ما آمرزش رسد.

و... اگر دنیا این اندازه به دل تو جا کرده در حالی که سالمند و پیرمردی و دانشمندی و دم مرگ هستی!! پس جوان نورس که علمش نادانی و رأیش ناتوان است و خردش نهخته است چه کند؟ إثّا لِلَّه وَ إِثّا لِلَّهِ رَاچِعُون به چه کسمی باید اعتماد کرد؟ و نزد چه کسی شکایت کنیم؟ ما شکایت و درد دل خود را به درگاه خداوند می بریم.

ای زهری! ... تو را چه شده است که از خواب خفلت بیدار نمی شوی و از اشتیاهاتت توبدار نمی شوی و از اشتیاهاتت توبه نمی کنی ؟ و به خدا بگویی، ای خدا من در تمام عمرم یکجا هم نشد که برای دین تو قیام کنم، دین خدا را زنده دارم یا باطلی را محو سازم. ... و می ترسم که تو چنان باشی که خداوند در قرآن خود فرموده:

## أَضْاعُوا الصَّلُوةَ وَ اتَّبَعُوا الشَّهَوْاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا(٢)

نماز را ضایع کردند و به دنبال شهوات خود رفتند و به زودی به جهنم خواهندرسید (غی چاهی در جهنم است)

ای زهری! خداوند قرآن را به تو امانت سپرد و تو آن را ضایع و تباه ساختی.

#### وظائف علماى دربارى

از حفاظ و علماًی مشهوری که در خدمت بنی امیه بودند باید از دشعبی، نام برد. او در قیام عبدالرحمن شرکت کرد اما بعد از آن با در اختیار نهادن کامل خود به حجاج بخشیده شد و بقیه عمر را در کنار او و عبدالملک بسر برد.

وعبدالله بن عمر، نيزكه تا زمان حجاج زنده بودكم و بيش مورد تأييد بود

۱\_اعراف / ۱۶۸.

۲- مريم / ٥٩.

بخصوص که عبدالملک به حجاج نوشته بود تا از او اطاعت کند.(١)

خدمتی که از دست این افراد برمی آمد جعل احادیثی بودکه در مذمت دشمنان امویان و در نقل کرامت برای وابستگان به این خاندان می توانست صفید باشد روایت احادیثی در وجوب اطاعت از خلفاه بنی امیه در هر شرایطی بود.

بسیاری از آنها نزد خلفا شهادت می دادند که آنها به خاطر خلیفه بودن نزد خداوند محاکمه نخواهند شد.

زمانی در نزد یزید بن عبدالملک جهل نفر از همین شیوخ شهادت دادند که: وما علی الخلفاء حساب و لاکتاب (۲)

برای خلفا، حساب و کتابی در کار نیست و اجازه دارند هر کاری که میخواهند انجام دهند.

از وظایف عمدهٔ این گونه علماء تحکیم موقعیت اعراب بر ایرانیان و ساختن احادیثی در این باب در برتری عربها بر عجمها بود.

همچنین نقل احادیثی بر ضد اهل بیت عصمت و طهارت و تکذیب احادیث اثمهٔ معصومین ﷺ و معرفی ایشان به عنوان جاعلان حدیث در دستورکار عالمان دربار اموی بود.

محمد بن شَیْنه می گوید: در مسجد مدینه بودم که زُهری و عُروّة بن زُبیر نشسته بودند و حضرت علی لل را نکوهش می کردند. این خبر به حضرت علی بن الحسین الل رسید. آن حضرت به مسجد آمدند تا به نزد آنها رسید و فرمود:

ای حروه ا پدرم (یعنی رسول الله) و پدرت داوری به نزد خدا بردند و خدا به سود پدرم و زیان پدرت حکم کرد. و اما تو ای زهری، اگر من و تو در مکه بودیم کررهٔ آهنگری پدرت را به تو نشان می دادم. (۱۳)

عمران بن ابیکثیرگوید: به شام رفتم، در آنجا قَبیصَة بن دُوِّیب را دیدم که مردی

١\_ جامع بيان العلم / ابن عبدالبرّ / ج ١ / ص ١٢٤.

٢- تاريخ الخلفاء / سيوطى / ص ٢٤٤.

٣ الغارات / ابن هلال ثقفي.

از عراقبان را با خود به نزد عبدالملک مروان برد و برای او حدیثی به این صورت بیان نمود که پیامبر اکرمﷺ فرموده است: «خلیفه را نباید قسم داد.»

عبدالملک از این سخن شادمان شد و به او جامه و دینار داد. آنگاه چون به مدینه برگشتم سعید بن مسیب را در مسجد رسول الله دیدم و ماجرا را به او گفتم. وسعید، دستها را برهم زد و گفت:

خدا قبیضه را بکشد، چگونه دین خود را به دنیای فانی می فروشد؟ به خدا قسم هیچ زن خانه نشینی نیست مگر اینکه این گفتهٔ عمرو بن سالم را به یاد دارد که به رسول الله ﷺ گفت:

# واللَّهم انَّى ناشد محمداً،

بار خدایا من محمد را قسم میدهم.

آیا پیامبر خدا را می توان سوگند داد و خلیفه را نمی توان سوگند داد؟

علما و فقهایی که با اهل بیت عصمت و طهارت دشمن بودند کم نبودند حتی در زمان خود حضرت امیر 機 دشمنان حضرت از این قماش کم نبودند، چه بسیار فقهایی که با حضرت امیر 機 دشمن بودند و آن حضرت را ترک کردند و از اطاعت آن حضرت خارج گشتند.

همچنین «ابوبُژدّه» به العادیه مُجهّنی قاتل عمار بن یاسرگفت: تو عمّار را کشته ای؟

مجهنی گفت: آری.

ابوبُرُدَه گفت: دستت را بازكن، چون دستش را بازكرد، دستش را بوسيد وگفت:

آتش دوزخ هرگز این دست را نسوزاند.(۱)

دعمر بن ثابت، یکی از به اصطلاح علمای زمان حضرتش و بعد از او بود که آخرت خود را به دنیای کمبها فروخته بود. عمر بن ثابت در زمان معاریه از شام سوار می شد و به اطراف شام می رفت. چون به روستایی یا شهری می رسید مردم را جمع می کرد و می گفت: ای مردم، علی بن ابیطالب مردی منافق است، در شب عقبه می خواست به رسول الله 歌歌 آسیب برساند؟ پس لمنتش کنید و همینطور از این شهر به آن شهر می رفت. (۲)

زمانی که مکه در دست عبدالله بن زبیر بود، مشکل مراسم حج برای اهل شام مطرح گردید. یعقوبی می نویسد: عبدالملک اهل شام را از رفتن به حج منع کرد. زیرا ابن آنها را وادار می کرد تا با او به عنوان خلیفهٔ مسلمین بیعت کنند، وقتی عبدالملک مورد اعتراض قرار گرفت به مردم گفت: که ابن شهاب زهری برای شما از پیامبرتان روایت می کند که:

«مسجد بیت المقدس همانند مسجدالحرام است و مسجد بیت المقدس می تواند جای مسجد الحرام را بگیرد».

آنگاه عبدالملک گفت: حال نگاه کنید این صخره است که روایت کردهاند پهامبر ای و حین معراج قدمهایش را بر روی آن نهاد این به جای کعبه است، آنگاه عبدالملک بر آن قبهای بناکرده و پردههای دیباج به آن آویزان نمود و مردم را مجبور کرد تا همانگونه که کعبه را طواف میکنند بر آن نیز طواف کنند. این مراسم در دوران بنی امیه برپا بود.

الغارات / ابن هلال ثقفي.
 الغارات / ابن هلال ثقفي.

# بخش نهم

# عيّاشي و تجمل پرستي بني اميه

تجمّل پرستی و مدپرستی در دوران تمام حاکمان بنی امیه رواج داشت. ولید بن یزید به قدری گردنبند جواهر تهیه کرده بود که هر روز یک نوع و یک مدل یزید به قدری گردنبند جواهر تهیه کرده وزید که مخصوص آن را به گردن می انداخت و آنقدر در خرید جواهرات عشق می ورزید که از هیچ قیمتی باک نداشت به طوری که بر اثر خرید او بهای جواهرات در بازارهای آن روز به طور بی سابقه ای بالا رفت.

خالفای بنی امیه پارجههای حربرگلدار و پرنقش و نگار را می پسندیدند و دهشام بن عبدالملک، بیشتر از دیگران به این نوع پارجهها علاقمند بود. از این رو لباسهای فراوانی برای خود تهیه کرده بود. جنانکه می گویند ۱۲ هزار لباس حریر و پرنقش و نگار و ۱۰ هزار بند زیر جامهٔ حریر در صندوق خانه مخصوص وی بود و هرگاه به سفر حج می دفت ۷۰ شتر مخصوص حمل صندوق خانه و جامه دانهای او بود. (۱۰) یکی از موارد اسراف و اتراف هول انگیز خلفا و رجال آن روز وضع افسانهای آشپزخانها و تفنن در خوراک آنان می باشد. به طوری که همیشه دلالان و مأموران

۱۔ تارخ تمدن / جرجی زیدان / ص ۹۷۳.

از نقاط دوردست با مخارج هنگفت و با زحمات فراوان انواع و اقسام میودها و شکارها و سبزی های گوناگون را تهیه کرده و به وسیلهٔ پست به مرکز خلافت ارسال می داشتند.

خلفای بنی امیه در سفرهٔ خود از انواع و اقسام غذاهای گرانقیمت استفاده می کردند به طوری که آشپزخانهٔ خلفا به صورت یک سازمان بزرگ در جنب سازمانهای ادارهٔ مملکت درآمده بود. آشپزخانهٔ خلفا از قسمتهای مختلف تشکیل می شد که برای هر قسمت رییس و مأمورینی استخدام شده بودند.

پرخوری در میان خلفا و رجال آن روز رواج داشت. زیرا قهراً با این همه دقت در امر خوراک و لذیذ بودن آن، اشتهای بیشتری پیدا میکردند. افرادی که از همه بیشتر به پرخوری مشهور بودند عبارت بودند از، معاویة بن ابی سفیان، عبیدالله بن زیاد، حجاج بن یوسف، سلیمان بن عبدالملک که بیش از حد معمول غذا میخوردند.

# حكومت يزيد بن عبدالملک چگونه بود؟

یزید بن عبدالملک در سال ۱۰۵ درگذشت و او را خلیفه هرزه می خواندند. بزید بن معاویه بعد از عمر بن عبدالعزیز خلیفه شد. او همانند همنام خودش یزید بن معاویه همواره در خوشگذرانی و جنایت و مستی بود، یزید جد مادری او بود. او عاشق تفریح و آوازه خوانی بود و از میان زنان حرمسرا به دو کنیزک یکی سلامه و دیگری حبابه توجه داشت و تمام اوقات خود را با آنان می گذرانید. روزی حبابه این شعر را برای وی خواند.

## «میان استخوانهای سینه و گلو آتش عشق چنان افروخته شده که با هیچ چیز آرام نمیگیرد و خنک نمیشود».

یزید از شنیدن این شعر جنان به هیجان آمد که فریاد کنان به خیال پرواز افتاد، حبابه گفت: پرواز نکن، ما به تو کار داریم ای امیرمؤمنان. یزید گفت نه، نه به خدا سوگند الآن پرواز می کنم، حبابه گفت: مملکت را به دست که می سیاری؟

#### «یزید دست حبابه را بوسید و گفت: ملت اسلام و مملکت اسلام را به تو تقویض میکنم».

روزی یزید با حبابه برای گردش به اطراف رود اردن حرکت کرد و همینکه در بزم باده گساری نشستند و هر دو از بادهٔ ناب سرمست شدند یزید از روی مستی حبه انگری یه طرف حبابه پرتاب کرد، دانه انگرر در گلری حبابه ماند و او را خفه کرد. یزید سه روز تمام لاشه حبابه را بغل گرفته می بوسید و گریه می کرد. سرانجام به اصراره آن جسد گندیده را پس از سه روز از یزید جدا کرده به خاک سپردند. یزید با اندوه بسیار به کاخ خود بازگشت و شبی صدای کنیزکی را شنید که به مناسبت مرگ

ا چگونه از اندوه جان نسپارم که جای عزیزم را خالی می بینم،

یزید که این بیت را شنید بی اختیار شد و به قدری گربست که از حال رفت و در راه معشوقه ای که در نتیجهٔ شوخی او جان داده بود، خود نیز جان سپرد.

یزید فقط هفت روز به حال دیوانگی پس از مرگ معشوقهاش زنده بود و برادرش مسلمه در آن یک هفته خلیفه را از نظر مردم پنهان می کرد تا مبادا از جنون عاشقانهٔ وی در فراق معشوقه آگاه شوند.(۱)

# عمر بن عبدالعزيز چگونه آدمي بود؟

١- تاريخ تمدن اسلام / ج ٢ / ص ٧٤٧.

فرمود: آری، ولی مدت زیادی زندگی نخواهد کرد، وقتی از دنیا رفت فرشتگان آسمان او را لعنت میکنند ولی اهل زمین برای او طلب مغفرت می نمایند.(۱)

# وليدبن يزيدو جناياتش

کفر و الحاد در تمام اعمال و رفتار ولید بن یزید دیده می شود. گفته اند به فرمان وی پیکر زید را پس از چهار سال از چوبهٔ دار فرود آوردند و سوزاندند.

> ولید بن یزید روزی از مصحف شریف فال میگرفت، این آیه آمد. وَ خُابَ كُلُّ جَبَّارِ عَنیدِ<sup>(۲)</sup>

> > و نومید شد هر سرکش حقایذیر.

پس مصحف را هدف تیر قرار داد و تیری انداخت تا قرآن پاره پاره شد و آن را مخاطب قرار داد وگفت:

أَسُومِدُ كُلُّ جَبَارٍ عَنيدٍ فَهَا أَنَا ذَٰلِكَ جَبَارٌ عَنيدٌ إِذَا لَاقَئِتَ رَبُّكَ يَوْمَ حَشْرٍ فَقُلُ لِلَّهِ مَرْقَفِي الوَلِيدُ

آیا هر سوکش حق،ناپذیر را بیم میدهمی. پس آن منم. سوکش حق،ناپذیر. چون پروردگارت را روز محشر ملاقات کردی. به خدا بگو ولید مرا پاره کرد.

یک روز دیگر ولید شراب میخورد جرعهای بر مصحف ریخت و این ابیات را سو و.

آتوچدني الجناب و آشت آذرى آخت قُ ما تقولَ مِنَ الجناب فسطاني قد الجناب و فسطاني و قد المنابي و المنابي و قد المنابي و قد المنابي و قد المنابي و ا

١- بحارالأنوار / ج ١١ / ص ٢٣٤.

٢\_ ابراهيم / ١٥ .

هاشمی مردم را بازی داد. بدون وحیی که او را آمده باشد و بدون کتابی. (۱)

ولید در حوض مشروب شنا میکرد و میگفت: من از مشروب خوردن با لیوان و بطری سیر نمی شوم. برایم حوض شراب بگذارید.

یکی دیگر از اعمال ننگین او این بود که شبی در اثر کثرت شرابخواری باکنیزی همخوابه شده بود و سحرگاهان که موقع نماز جماعت بود عمامهٔ خود را به سرکنیز نهاد و عبایش را به دوش او انداخت و دستور داد که صورت خود را بپوشاند و به جای او به محراب رفته و نماز جماعت بخواند.

کنیز آلوده با همان حالت مستی و جنابت اطاعت امر نمود و به مسجد رفت و برای آن مردم بدبخت نماز خواند و چون هوا تاریک بودکسی متوجّه قضیّه نشد، ولی پس از قتل ولید این راز آشکار شد.

در تاریخ الخمیس است که واو برای این امّت از فرعون برای قومش سخت تر بوده.

سید مرتضی در امالی گفته است:

ولید مشهور به الحاد و متفاهر به عناد بود، در کنار گذاشتن و به یک سو نهادن دین از احدی نمیهراسید و از کسی ترسی نداشت. بر ایـن اندیشه بود تا بر بالای بیتالله الحرام قبّهای بنا نهد و در آنجا شراب بیاشامد و بر طواف مردم مسلط باشد.

بنّای مجوسی را بالای کعبه فرستاد که به اندازهگیری مواضع ارکان قبه پیردازد که هنوز شب نشده بود خبر قتل ولید رسید.

وليد در جماديالأخر سال ۱۲۶ به سزاي اعمالش رسيد و او راكشتند.(۲)

\* \* \*

١- تبصرة العوام.

۲. با اینکه زندگی بعضی از این ظالمان به دورهٔ امام باقرﷺ و امام صادقﷺ بود به خاطر آشنا شدن با جؤ حکومتی زمان ناگزیر در اینجا ذکر شد.

# دربار بنى اميه محل تجمع بردگان زيبا

یکی از ارقام بزرگ سوء استفاده های خلفا و فرمانروایان فیاسد و خیبانتکار از بیتالمال مسلمانان خرید و تهیهٔ کنیزان و غلامان فراوان بوده است که غالباً آنها را برای مقاصد شوم شهوانی و حیوانی خود فراهم میکردند.

در آغاز پیدایش اسلام، یکی از سرمایههای مهم سرمایهداران و فئودالها، بردگان بودند و از این راه سودهای کلانی نصیب آدم فروشان قدرتمند میگشت.

اسلام در آغاز ظهور خود که با ضعف جدّه و عُدّه مواجه بود؛ اگر بنا می شد تحریم معاملات بردگان را دفعتاً اعلام دارد، باعث می شد سرمایهداران برای دفاع از منافع خود عکس العمل شدیدی نشان داده و با تمام نیرو و امکانات خود برای درهم کویدن اسلام جو ان یکوشند.

از این رو اسلام از یک تاکتیک مخصوص برای آزادی پردگان استفاده کرد که در کتب مربوطه محفوظ است. و باید گفت اسلام ذاتاً با مسأله بردگی مخالف است منتها در اجرای قانون تحریم و الفاء آن خشونت بکار نبرده است.

همیشه سیل کنیزان و غلامان مطلوب به دربار خلفا سرازیر بود و می توان گفت: بزرگترین اجتماع بردگان را می بایست در دربار خلفا و اشراف جستجو کرد نه در بازار برده فروشان.

خلفای عباش و ستمگر برای تکمیل مجالس بزم و سرور و ارضاء تمایلات نفسانی خودکنیزکان ماه روی خوش پیکر را به هر فیمتی که بود خریداری می کردند و بازرگانان برده فروش هم فرصت را غنیمت شمرده و از این راه سودهای کلاتی به دست می آوردند.

سعید برادر وسلیمان بن عبدالملک، کنیزک زیبارویی را بنام وزلفا، به یک میلیون درهم خویداری کرد.

یزید بن عبدالملک خلیفهٔ اموی «سلامه، کنیزک آوازه خان را به مبلغ ۲۰ هزار دینار خریداری کرده بود. اولین خلیفهای که خواجهای در حرمسرای خود نگاه داشت. یزید بن معاویه بود و خواجهای بنام فتح خدمتگزار مخصوص او در حرمسرا بود.

## ستاد فقهاء دربارى

در آن زمان که فرمانروایان و حاکمان ستمگر بنیامیه در خوشگذرانی و ولخرجی در بیتالمال مسلمانان میپرداختند اکثر تودهٔ مردم در فقر و فاقه و فشار اقتصادی بسر میپردند.

تودهٔ مردم دل مرده و ناتوان در برابر کارهای نامطلوب و ستمگریهای حاکمان و فرمانروایان عکس العملی ندانستند و همواره آلت دست آنها بودند و در جهت منافع ظالمان زندگی می کردند و هبچ از افکار مترقی قوآن و اهل بیت عشا اطلاعی نداشتند.

البته برای تخدیر افکار آنها عوامل گرناگونی بکار رفته بودکه از همه ممهمتر خیانت دانشمندان خودفروخته بودکه فروغ آگاهی و حرکت را در آنها خاموش کرده بودند.

خلفا با عنوان مقدس وجانشین پیخمبره برای خود یک مقام بلند روحانی و معنوی کاذب ایجاد کرده بودند و بدینوسیله شدیداً مردم را فریب می دادند. و بدان وسیله در زیر چتر پیشوایی و جانشینی پیامبر و رهبری، آنچه منکرات و قوانین ضد اسلامی بود به اجرا درمی آوردند. و ستاد فقها و علمای درباری هم روی تمام جنایات آنها برجسب شرعی و قانونی می زدند و ملت هم در یک حالت بهت و سرگردانی گمان می کردند آنچه صورت می گیرد شرعی و به صلاح امت است.

## بخش دهم

# برخورد امام سجاد ﷺ با انحرافها

در چنین وضع و اوضاعی، اثمة معصومین ﷺ با وجود توطئه هایی که دشمنان انجام می دادند تا آنان را از مسئولیت خود در نگاهداری و مصون نگاه داشتن اسلام و قرآن دور نگاه دارند و از فرو افتادن مردم در ورطهٔ انحراف و جدا شدن مردم از مبادی و معیارها و ارزشهای اسلامی انگیزههای فراوانی داشتند. امّا ائمهٔ ما هر وقت انحراف شدت می یافت و مردم در خطر فرو افتادن در ورطهٔ نابودی بودند به مردم هشدار می دادند.

امام سجّاد الله در آن دوره بحرانی که امکان اجرا و پیاده کردن قوانین قرآنی توسط آن حضرت وجود نداشت؛ به وسیلهٔ پیامهای خود که به شیعیان بیان می فرمودند سعی داشتند مسلمانان را به وظایف خود آشنا سازند: در یکی از این سفارشات؛ آن حضرت مردم را به هوشیاری دعوت فرمودند که مبادا در این دنیا غافل باشید و عاقبت امر خودتان را به وسیلهٔ انجام دادن منکرات و اعمال زشت، تباه سازید. سپس حضرت برای بیشتر اثر کردن و هوشیار نمودن مسلمانان مسألهٔ عمومی بودن مرگ را ذکر نمودهاند و مسایل بعد از مرگ راکه ارتباط با این دنیا دارد مطرح کرده و دربارهٔ سؤالات شب اول قبر فرمودهاند:

ألا وإلَّ أوَّل ما يسألانك عن ربّك الَّذَى كنت تعبده، و عن نبيك الَّذي أرسل إليك، و عن دينك الَّذى كنت تدين به، و عن كتابك الَّذى كنت تتلوه، و عن إمامك الَّذى كنت تتولاًه، و عن عمرك بما أفنيت، و عن مالك مِن أين اكتسبته و فيما أنفقته.

بدان اولین جیزی که در قبر از تو سؤال میکنند از رب تو، که او، را حیادت و بندگی میکردی و بعد سؤال از پیغیبرت که به سری تو فرستاده شده که آیا به پیام او همل کردوای، و از دین و روش زندگیت، که آیا به آن بهایند بودهای، و از کتابی که آن را می خواندهای، و از امام و رهبری که ولایت او را قبول کرده بودی و از عمرت که در چه گذارندی، و از مالت که از کجا آوردی و در کجا صرف کردی، از همه اینها سؤال می شود. (۱)

امام سجاد ﷺ به تعبیری این بیام مهم را به گونهای خاص به همهٔ مسلمانان می فرستند که قدری دربارهٔ هر یک از مسایل مهم فوق مطالعه و بررسی کنند که آنها رهبری چه کسی را پذیرفتهاند؟ چه قانونی را وسیلهٔ زندگی خود ساختهاند؟ وسیلهٔ امرار معاش خو د را چگونه قرار دادهاند؟

امام سجاد الله در قسمت دیگری از این پیام می فرمایند:

ای مردم بپرهیزید از آنچه خدای شما، آن را برحذار داشته، از آنچه خداوند با ستمکاران کرده و در امان نباشید از اینکه به شما هم نازل کند آنچه را که بر مردم ستمکار تهدید کرده است.

سپس حضرت آیات عذاب را بیان نموده و فرمودهاند:

شما تصور نکنید که این آیات دربارهٔ مشرکان است. **هـرگز ایـنگونه** نیست بدانید که برای مشرکان نه ترازوئـی در کـار است و نــه شـامهٔ اعمالی، همانا آنها بیحساب و کروه کروه وارد جهنم میشوند.

> إنّما تنصب الموازين و تنشر الدوادين لأُهل الاسلام بدانيد كه همانا نصب ميزان و باز شدن نامة اعمال براى مسلمانان من باشد.

١- تحف العقول / ص ٢٥٤.

سپس حضرت؛ مردم را امر فرمودهاند که زهد ورزیده وفریب دنیا را نخورده و دست به کارهای ناشایست نزده و با ظالمین و ستمکاران همکاری نکتند، امام سجادی تکیه به دنیا را، مساوی با تکیه بر ظالمان دانستهاند:

و لا تركنوا الى الدُّنيا فإن الله قال لمحمد ﷺ: ووَ لا تَرْكَنُوا إِلَى الله إِن اللهِ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَل

به دنیا تکیه نکنید زیرا خدارند به حضرت محمداللی فرموده: تکیه نکنید به آنها که ستمکارند که آتش خوامید گرفت، اگر با ستمکاران هممکاری کنید و آنها را تکیه گاه خود قرار دهید زندگی شما میدل به آتش جهنم خواهد شد. و با انواع و انسام مشکلات مواجمه خواهید شد که دیگر هیچگرنه خوشی و خزمی در زندگی خود مشاهده نخواهید کرد.

آن حضرت در کلام دیگری مؤمنان را هشدار دادهاند که فریب حکومت ستمگران را نخورند و بر انجام وظایف الهی خود پایبند باشند. آنگاه فرمودند:

خداوند توطئهٔ ستمکاران و ظالمان و تجاوز حسودان و سختگیری و فشار حکومت غارتکران را از ما و شما کفایت کند، ای مؤمنان، مبادا طاغوتها و پیروانشان که دنبال دنیا هستند شما را از حق برگردانند، آنها فریب خوردهٔ دنیایند و به کالای پوسیده میمانند که نشخوارش کنند و به زودی نابود کردد، شما باید از آنچه خداوند دربارهٔ شما امر فرموده از آن اطاعت کنید و از آنچه شما را نهی کرده زهد ورزید، و به

از آنجایی که دورهٔ حضرت مصادف با انجام گرفتن وقایع گوناگون سیاسی و وقوع قیامها و حرکتهای گوناگون بود (که ما در این کتاب به آن اشاره کردهایم) امام سجادﷺ در این مورد می فرمایند:

این دگرگونیها و انقلابها و... همه دلیل روشنی است بر بی اعتمادی بر

١-هود / ١١٥.

دنیا و بر ظالمان، راستی که دنیا شخص گیمنام حقیر را بلند آوازه میکند و شرافتمند را بائین می آورد و مردمانی را به دوزخ میکشاند. پس در همین مسأله برای شخص بصبر و دانا، مایه عبرت و تفکر است. راستی این همه پیشامدها که هر روز و هر شب بر شما رخ میدهد از شدت فتنه ها و بدعتهای تازه و روشهای خلاف حق و ناگوار بهای زمان و ترس از قدرتمندان و وسوسهٔ شیطان، دلها را از کار خیر متوقف میکند و از معرفت حق (امام زمان) باز میدارد. مگر اندکی از آنانکه خداوند آنها را حفظ میکند، هر کسی به خوبی زیر و رو شدن ایام و دگرگونیها و وقوع فتنهها را نمیفهمد، مگر کسی که خداوند او را حفظ کند و به راه درست رود و باز هم با «زهد» بر این موضوع یاری جوید و همیشه تفکر کند و از وقوع حوادث عبرت گیرد و از خوشی دو روزهٔ دنیا کناره گیرد و از لذّاتش خود را نگه دارد و در نعمت با دوام آخرت روی کند و زندگی با قوم ظالم را دشمن دارد. در این صورت به دنیا با دیدهٔ روشن و دید تیز بنگرد و فتنههای جدید و بدعتهای گمراه کننده را و جور حاکمان ستمکار را خوب درک کند. شما از دورانهای گذشته و وقوع فتنه ها در آن یند گیرید و خود را وارد فتنه های جدید نکنید از کسانی که اهل بدعت و ستم و فساد در زمین هستند دوری جوئید و به اطاعت كسى كه اطاعتش واجب است درآئيد.

علم و ایمان به خداوند همراه با اطاعت او میباشد. هـر کـه خـدا را بشناسد از او بترسد. پس ترسش او را به کار وا دارد...

شما اطاعت خدا و اطاعت هر که را خدا واجب کرده بر همه چیز مقدم بدارید و کارمانی که به شما پیشنهاد می شود از فرمانبرداری ظالمان و فریفته شدن به دنیا، بر امر و اطاعت صاحب امر خود، مقدم ندارید و بدانید شما بندههای خدا هستید و ما هم با شما هستیم. ... خداوند با فرستادن رسولان و اوصیاء رسولان، بر خلق و مردم صجت را تمام کرده است. پس تقوای الهی را پیشنه خود سازید و به اطاعت امام خود در آئید.... بهرهیزید از همنشینی با نافرمانان، و کمک کردن به ظالمان، از فتهمای آنان برحذر باشید و از آستان آنها دوری کنید، بدانید هر که با اولیاء خدا مخالفت کند و به جز دین خدا. دین دیگری را بپذیرد و در برابر فرمان ولئ خدا خودسری کند، در آتشی عظیم که شعلهور باشد بیفتد و در آن آتش بسوزد.<sup>(۱)</sup>

موضع دیگر امام سیکادی∰ در رابطهٔ با فعل و کار مردم، این بود که آن حضرت احساس گناهکاری را در مردم به وجود بیاورد. آن حضرت کوشید تا احساس گناه را شعله ور سازد و لذا به گروهی انبوه از مردم کوفه فرمودند:

دای مردم شما را به خدا، آیا میدانید که به پدرم نامه نوشتید و با او نیرنگ باختید؟ از دل و جان با او پیمان بستید و میثاق و بیعت نمودید، اما او را کشتید؟ دستتان بریده باد... وقتی رسول اللهﷺ به شما بگوید خاندان مرا کشتید و حرمت مرا شکستید، پس، شما از امت من نیستید؟ آنگاه با چه چشمی به او خواهید نگریست.»

#### حوزهٔ درس امام سجادﷺ

امام سجادﷺ مؤسس مدرسهٔ بزرگ اسلامی بود، خانه و مسجد، مدرسهٔ آن حضرت بود و دانشجویان در آنجا پیرامون وی جمع میشدند.

در ابتدا فقط چند نفر به خدمت امام سجّادﷺ میرسیدند و کسب فیض میکردند. سعید بن جبیر، سعید بن مسیب، محمد بن جبیر بن معطم، یحیی بن ام الطوبل، ابوخالد کابلی.

شیخ طوسی تعداد همهٔ اصحابی را که در کنار امام سجاد機 بودند یکصد و هفتاد و سه نفر ذکر کرده است. (۱)

١- تحف المقول / ص ٢٥٨.

۲\_ رجال / طوسی / ص ۸۱

او می گوید: از جمله ارادتمندان و بزرگانی که در کنار آن حضرت بودند می توان از : جابر بن عبدالله انصاری و عامر بن وائله و سعید بن مسیب و سعید بن جبیر و محمد بن جبیر بن مطمم و ابوخالد کابلی و قاسم بن عوف و اسماعیل بن عبدالله و ابراهیم و حسن فرزندان محمد حنیفه و حبیب بن ابی ثابت و ابویحیی اسدی و ابوحازم اعرج و سلمة بن دینار مدنی و ابوحمزه ثمالی و فرات بن احنف و جابر بن محمد و ایوب بن حسن و علی بن رافع و ابو محمد قرشی و صحاک بن مراحم خراسانی و کاووس بن کیسان و حمید بن موسی و ابان بن تغلب وابوالفضل سربر بن حکیم و قیس بن رمانه و عبدالله برقی و فرزدق شاعر و... نام برد. اینها قسمتی از شاگردان امام سجاد هیشتد.

صحیفهٔ سجادیهٔ امام سجادهٔ یا زبور آل محمد ﷺ خود نهج البلاغهٔ دیگری است که البته با بیان خاص خود، که بشر امروز بیش از هر زمان دیگری به آن نیازمند است. امام سجاده کل که با خدای خود به راز و نیاز پرداخته اند در گوشه ای از آن دعاما مشکلات زندگی مردم و راه حل نجات مردم از مشکلات را در قالبهای دعاما مشکلات زادگی مردم و راه حل نجات مردم از مشکلات را در قالبهای دعا، با خدای خویش مطرح ساخته اند. که البته باید مسلمانان بیشتر از این کتاب بهر مند شوند.

همچنین از امام سجاد ﷺ نامه و رساله هایی باقیمانده است که در کتب مربوطه ذکر شده است <sup>(۱)</sup> که می توان به عنوان نمونه به رسالهٔ حقوق آن حضرت اشاره نمود. امام سجاد ∰ در این رساله به مجموعهٔ حقوقی که بر انسان تعلق می گیرد اشاره نموده که می توان به عنوان نمونه از حقوقی که خدا بر ایشان دارد و حقوقی که خود انسان و زیان و گوش و چشم و یا و دست نماز و روزه و حج و زیردستان و همسو و مادر و پدر و فرزند و برادر و همسایه و همسفر و کوچکتر و بزرگتر و ... دارند

١- به كتب من لا يحضره الفقيه از مرحوم صدوق و همچنين خصال شيخ صدوق و كتاب تُحَفُّ العقول،
 مراجعه شود.

امام سجاد الله می دانستند که تا وقتی از طرف مردمی آگاه پشتیبانی نشونده تنها در دست گرفتن قدرت برای تحقق بخشیدن به عمل دگرگرنسازی اجتماع کافی نیست. مردم باید به اهداف آن حضرت آگاه باشند و به نظرات آن حضرت در حکومت ایمان داشته باشند. و در راه حمایت از آن حرکت کنند و در برابر تندیادها با استواری و قدرت بایستند.

آن حضرت از داشتن چنین مردمی محروم بود و به علت نداشتن چنین مردمی که با آگاهی و اخلاص از او پشتیبانی کنند شکایت می فرمود:

امام سجادﷺ این واقعیت را در تحلیلی جالب و دقیق برای ما بیان میکند و میفرمایند.

«پروردگارا، در پیشامدهای ناگوار روزگار به ناتوانی خویش نگریستم و درماندگی خود را از جهت یاری طلبیدن از مردم در برابر کسانی که قصد جنگ با من را داشتند دیدم و به تنهائی خود در برابر بسیاری از کسانی که با من دشمنی داشتند، نظر کردم»

# فرزدق، امام سجادﷺ را معرفی میکند

هشام بن عبدالملک در خلافت ولید به زیارت خانهٔ خدا رفت، طواف به جای آورد، و چون آهنگ استلام حجر کرد به علت زیادی و انبوهی جمعیت توفیق نیافت.

پس منبری برای اوگذاشتند و وی بر آن بنشست. در این بین امام سجاد 機 دارد خانهٔ خدا شد. عبایی و ردایی داشت. نیکو صورت ترین و خوشبوترین و خاشعترین مردم بود و در پیشانیش پینهٔ اثر سجود به چشم میخورد. طواف به جای آورد و چون برای استلام به موضع حجر رسید به خاطر اجلال و احترام و بزرگذاشت آن حضرت، مردم از آن محل دور شدند و برای امام سجاد 機 راه باز کردند.

هشام که شاهد و ناظر بر ورود و رفتار مردم نسبت به آن حضرت بود سخت

عصبانی شد. در آن هنگام مردی از شامیان گفت: ای هشام! این کیست که این چنین مورد اکرام مردم قرار گرفته است؟ هشام برای آنکه اطرافیانش که اکثراً از مردم شام بودند به آن حضرت رغبت حاصل نشود گفت: من او را نمی شناسم.

فرزدق که آنجا حضور داشت گفت: امّا من می شناسم. مرد شمامی گفت: ای ابافراس اوکیست؟

#### فرزدق گفت:

لمنطأة وطأقة والسينت يسفوكة والسجل والسخرة والله تملهم لهذا الله في الله على الطاهرالسيلة فسال فسائِلُها إلى متكسارم لمسلماً يستنهم التكسرة برمن شهائِيو فسسلا يمتسسلم الأحسين يستبس لل و يستقمهم تحسفون و شختصة سانوا أيستنهم أو وقل من خيراً ألم الأونوس قيل هم

مَلْدًا الَّذِي تَعْمِقُ البُّطِخَاءُ وَطَأَتُهُ هَــذَا البَّنُ خَــيْرٍ عِبَادِ اللَّهِ كُلُهِم إِذَا رَأَتُـــهُ قَـــرَيْقٌ فَــالَ فَــائِلُها يُفْضِى حَـيَاءُ وَيُعْضَى مِـن صَهابَيْهِ مِــنُ مُـقَدِّرٍ حُبُهُمْ دَبِئٌ وَيُمْقَهُمْ إِنْ مُــدُّ أَهْلُ التَّقَىٰ كانوا أَبْمَتُهُمْ إِنْ مُــدُّ أَهْلُ التَّقَىٰ كانوا أَبْمَتُهُمْ

این آن کس است که بطحاء موضع قدمش را میشناسد. بیت و حلّ و حرم او را میشناسند این فرزند بهترین همهٔ بندگان خداست. این پرهیزگار نظیف پاک و سیّد قوم است.

چون فریش وی را بنگرد گریندهٔ فریش گرید: کرم به مکرمتها و بزرگواریهای این منتهی شود. از روی حیا دیده فرو بینند و از مهابت وی دیدهها فرو بسته شود. با وی سخن نگویند مگر آنگاه که تبشم بر لب داشته باشد.

از گروهی است که دوستی ایشان دین و بعضی ایشان کفر و نزدیکی به ایشان موضع نسجات و مکان اعتصام است.

هرگاه اهل برهبزکاری و تقوی را بشمارند این گروه پیشوایان ایشاناند یا اگرگفته شود چه کسان بهترین اهل زمیناند؟ گویند ایشانند.

هشام غضب کرد و فرمان داد تا فرزدق را در وعُشفان، بین مکه و مدینه زندانی ساختند. این خبر به امام سجادﷺ رسید و دوازده هزار درهم برای فرزدق فرستاد و عذر خواست که بیشتر مقدور نبود.(۱)

١- مناقب على بن ابيطالب الله اس ٣٩٣.

فرزدق آن مال را رد کرد و پیغام داد که من برای صله، مدح شما را نگفتم بلکه به جهت خدا و رسول 養養 ملح شما را گفتم. امام سجاد 教 دوباره آن مال را برای او فرستاد و فرمود: ای فرزدق این را قبول کن، فرزدق هم قبول نمود. و در بعضی تواریخ است که زندانی شدن فرزدق طولائی شد به طوری که هشام او را به قتل تهدید کرد، فرزدق از امام سجاد 教 خواهش دعاکرد. امام سجاد 教 به او دعاکرد تا آنکه خداوند فرزدق را از زندان آزاد نمود.

بعد از مدتی که فرزدق خدمت حضرت رسیده بود و صحبت از وضع فرزدق پیش آمده بود فرزدق گفت: هشام همهٔ حقوق مرا قطع کرده است. امام سجاد فرمود: عطای تو چه مقدار بود، فرزدق عرض کرد فلان مقدار، آنگاه امام سجاد به اندازهٔ حقوق چهل سال به او عنایت کرد و به او فرمود: اگر می دانستم تو به بیشتر از این محتاج می شوی به تو عطا می کردم. (در تاریخ است که بعد از چهل سال فرزدق وفات کرد).

# عبادت امام سجاد الله

حضرت باقر الله سپس در این مورد می فرمایند: هنگامی که این حال را در پدر بزرگوارم مشاهده کردم نتوانستم از گریه خودداری نمایم. پس از اندک اندیشه ای بجانب من توجه کرده و فرمودند: بخشی از صحیفه هایی که عبادت حضرت علی الله در آن نوشته شده بیاورم چون آنها را به حضورش تقدیم کردم پس از آنکه مقداری از آن وا قرائت کرد و عبادات خود را در برابر آنها ناچیز دید دلتنگ شدند و

صحیفه را به زمین گذاردند و فرمودند: چه کسی می تواند پا به پای علی ﷺ عبادت کند.(۱)

## سكوت از نظر امام سجاد الله

از امام سجاد ی در دیگری به در دیگری به در اینکه کدام یک بر دیگری بر دیگری بر دیگری بر دیگری بر دیگری بر دیگری برتری و مزیت دارد؟ حضرت در پاسخ فرمود: برای هر یک از این دو آفتهایی است اگر از آفت سالم و مصون باشند کلام افضل و برتر از سکوت است.

از علت برتری کلام سئوال شد؟ حضرت فرمود:

برای اینکه خداوند هیچ یک از پیامبران و اولیاء را به سکوت مبعوث نفرموده پلکه مأموریت داشتند با مردم سخن بگریند و با بیان خود آنان را به راه صلاح و رستگاری دعوت نمایند. همچنین هیچ کس با سکوت مستحق بهشت نمی شوده سکوت مستوجب ولایت الهی نمی گردد. هیچ کس با سکوت از عذاب دوزخ مصون نمی ماند. نیل به رحمت و ولایت الهی و محفوظ ماندن از عذاب او، بر اثر کلام است. من هرگز ماه را عدیل و نظیر خورشید قرار نمی دهم. سپس حضرت فرمود: شما خود فضل سکوت را با کلام توصیف می نمایید و هرگز فضل کلام را با سکوت توصیف نمی کنید. (۲)

#### سفارشهای امام سجاد ﷺ

روزی امام سجاد ﷺ گدایی را دیدند که می گریست حضرت فرمود:

اگر دنیا در کف این مرد بود و از دستش میافتاد، نمیبایست گریه کند.<sup>(۳)</sup>

ارشاد / شیخ مفید / ص ۴۹۶.
 سفینة البحار (کلم) ۴۹۳.
 کشف الغمه / ج ۲ / ص ۱۰۶.

امام سجاد الله فرمود:

آنکه امر به معروف و نهی از منکر را ترک میکند، همچون کسی است که کتاب خدا را به پشت افکند مگر اینکه از روی تقیّه باشد. گفتند: تقیّه او چگونه است؟

امام سجاد على فرمود:

اینکه از ستمکاری سرکش بترسد که از حد درگذراند و یا به او ستمی رساند.(۱)

امام سجاد ﷺ به فرزند خود امام محمّد باقرﷺ چنین وصیّت فرمود:

با پنج کس دوستی مکن و سخن مگو و همسفر مباش. ۱ـ فاسق، چه او ترا به لقمهای یا کمتر از لقمهای میفروشد. ۲ـ بخیل، که بدانچه از مال او سخت نیازمندی از تو مضایقت میکند.

۳ـدروغگو، که دور را به تو نزدیک و نزدیک را از تو دور میسازد. ٤-احمق، چه او میخواهد به تو سود رساند اما زیان میرساند.

ه کسی که قطع رحم کند، چه او را در سه جای کتاب خدا لعنت شده یافتم.<sup>(۲)</sup>

سفیان بن عبنیه از زهری روایت می کند که شبی سرد و بارانی امام سجاد 機 را دیدم آرد و هیزم بر پشت داشت و می رفت عرض کردم:

ای پسر رسول خدا این چیست؟

امامﷺ فرمودند: سفری در پیش دارم و توشهٔ آن را آماده کردهام تا در جای امنی بگذارم.

زهری گفت: غلام من آن را برای تو بیاورد؟

امام سجادﷺ فرمود: نه!

۱- طبقات / ابن سعد / ج ۵ / ص ۱۵۸. ۲-کشف الغمه / ج ۲ / ص ۸۱.

زهری گفت: خودم آن را بردارم؟

امام سجادﷺ فرمود: نه! چیزی که در سفر بکار من آید چرا خود برندارم! زهری میگوید: پس از چند روزی از او پرسیدم؟ سفری که در پیش داشتی چه شد؟

حضرت فرمود: چنانکه می پنداشتی نیست. آن سفر، سفر مرگ است و من برای آن خود را آماده میکنم، آمادگی برای مردن، دوری از حرام و بخشش و کار نیک است. (۱)

در مدینه چندین خانوار بودند که معاش آنان می رسید و نمی دانستند از کجاست. چون امام سجادﷺ به جوار پروردگار رفت آن کمکها بریده شد.

آن حضرت شب هنگام انبانهایشان را بر پشت خود برمی دانست و به خانهٔ مستمندان می رفت و می فرمود: صدقهٔ پنهانی آتش غضب پروردگار را خاموش می کند. برداشتن این انبانها بر پشت او اثر نهاده بود و چون به جوار پروردگار رفت به هنگام شست و شوی آن حضرت آن نشانهها را بر پشت او دیدند.

چون مستمندی نزد او می آمد برمی خاست و حاجت او را روا می کرد و می فرمود: صدفه پیش از آنکه به دست خواهنده برسد، به دست خدا می رسد. ابو حمرة نمالی خدمت امام زین العابدین 機 رسید و سخن از گرانی نرخها کرد که چقدر اجناس گران شده است. در این هنگام امام سجاد 繼 فرمود: مرا با این حرفها کاری نست، رزق بر خداست گران شود یا ارزان گردد.

هر وقت روزه میگرفت گوسفندی میکشت. هنگام عصر سر دیگ میرفنند و میفرمودند: این ظرف را برای فلان خانه و این ظرف را برای فلان خانه بمرید. سپس خود با نان و خرما افطار میکردند.

١\_علل الشرايع / ص ٢٣١.

#### اخلاق امام سجاد الله

روزی امام سجاد ﷺ به مردمی گذشت که از او بد میگفتند، حضرت به آنها فرمود: اگر راست میگویید خدا از من بگذرد و اگر دروغ میگویید خدا از نسما بگذرد.

روزی مردی در کوچه امام سبجاد 忠 را دید و به او دشنام داد. خادمان امام 热 بر آن مرد حمله بردند.

امام سجاد ﷺ فرمودند: او را رها کنید. سهس به او فرمود: آنچه از ما بر تو پوشیده مانده بیشتر از آن است که می دانی، آیا حاجتی داری؟ آن مرد شرمنده شد و امام گلیمی را که بر دوش داشت به او داد و فرمود: هزار درهم به او بدهند. آن مرد از کار خود پشیمان شد و گفت: گراهی می دهم که تو فرزند پیغمبری. (۱)

هنگام ورود اسراء به شام، ابراهیم فرزند طلحه که در آن هنگام در شام به سر می.برد به دیدن کاروان رفت.

چون امام سجاد الله را دید از او پرسید:

على بن الحسين! حالا چه كسى پيروز است؟

در این سخن اشارتی به نبرد جمل است که بین حضرت امیر الله و طلحه و زبیر در گرفت و طلحه پدر ابراهیم در آن نبرد کشته شد. امام سجاد الله پاسخ فرمود: «اگر می خواهی بدانی چه کسی پیروز است، هنگام نماز، اذان و اقامه بگوی<sup>(۲)</sup>

در همین شام مردی روبروی امام سجادﷺ ایستاد و گفت: سپاس خدایی راکه شما راکشت و نابود ساخت و مردم را از شرّتان آسوده کرد و امیرالمؤمنین یزید را بر شما پیروزگردانید.

امام سجاد ﷺ خاموش ماند تا مرد شامی آنچه در دل داشت بیرون ریخت. آنگاه

١-كشف الغمه / ج ٢ / ص ٨١.

٢- امالي / شيخ طوسي / ج ٢ / ص ٢٩٠.

امام سجاد على از او پرسيد:

ای مرد شامی آیا قرآن خواندهای؟

مرد شامی گفت: آری.

امام سجاد ﷺ فرمود: این آیه را خوانده ای؟

وقُلْ لا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ آجُراً إلاَّ المَوَدَّةَ فِي الْقُرْمِيْ،(١)

بگو بر رسالت مزدی از شما نمیخواهم مگر دوستی نزدیکان من.

مرد شامی گفت: آری.

امام سجاد ﷺ فرمود: و این آیه را :

رو آتِ ذِالْقُرْبِيٰ حَقَّهُ<sub>،(٢)</sub>

و حق خویشاوندان را بده.

مرد شامی گفت: آری.

امام سجاد ﷺ فرمود: وإين آيه را:

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِـيُدَهِبَ عَـنْكُم الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُـطَهَّرَكُمْ تَطْهِيرًا؟›(٣

همانا خدا میخواهد پلیدی را از شما امل بیت ببرد ر شما را پاک سازه پاک ساختنی. ای شنیخ این آیهها در حق ما نازل شده. ماییم، ذوی الْقُربین، ماییم اهمل بیت پاکیزه از آلایش.

آن مرد دانست آنچه که دربارهٔ این اسیران شنیده درست نیست. آنان خارجی نیستند بلکه فرزندان پیغمبرند و از آنچه گفته بود پشیمان شده وگفت:

خدایا من از بغضی که از اینان در دل داشتم به تو توبه میکنم. من از دشمنان

۱- شوری / ۲۲.

۲- اسراء / ۲۶.

٣\_ احزاب ٣٣ .

محمد و آل محمد بيزارم.(١)

سرزمین شام از وقتی که به تصرف مسلمانان درآمد، فرمانروایی جون خالد پسر ولید و معاویه پسر ابوسفیان را بخود دید. مردم ابن سرزمین نه صحبت پیغمبر را دریافته بودند و نه از قوانین قرآن و اسلام بهرهای برده بودند. در نتیجه مردم شام کردار معاویه پسر ابوسفیان را سنّت مسلمانی می پنداشتند و چون صدها سال رژیم امیراتوران روم بر آنان خاکم بود، سیرت حکومتهای سفیانیان را عادلتر از حکومتهای بیشین می دیدند.(۱)

یمقویی می نویسد: از امام باقرظه پرسیدند، جرا پدرت فرزندان بسیار نداشت. حضرت فرمود: تعجب می کنم که من جگونه متولد شدم. پدرم در شبانه روز هزار رکعت نماز می خواند.

خادم حضرت میگوید: نه در شب برای او رختخوابی گستردم و نه در روز برای او سفرهای نهادم.

روزی جابر به دیدن حضرت سجاد الله آمد و عرض کرد:

ای فرزند رسول خدا! نمی دانی خدا بهشت را برای شما و دوستداران شما و دورخ را برای شما و دوستداران شما و دورخ را برای دشمنان شما آفریده است؟ این چه رنجی است که بر خود هموار میکنی؟ و خود را اینچنین به سختی می افکنی؟ امام سجاد الله فرمودند: ای یار رسول خدا الله خشید با این همه او کوشش خود را در عبادت از دست نداد و چندان خدا را عبادت کرد که ساقهای او ورم کرد. گفتند تو جنین میکنی و خداگناهان بیشین و واپسین تو را بخشیده است، پیغمبر نیش فرمودند: آیا بندهٔ سیاسگزاری نباشم؟

جابر چون دید نمی تواند با چنین سخنانی امام سجاد機 را از رنج عبادت باز داردگفت: فرزند پینمبر خو د را هلاک مکر.! تو از خاندانی هستی که مردم به وسیلهٔ

١ ـ مقتل خوارزمي / ج ٢ / ص ٩١.

۲ـ برای شناخت بیشتر روحیهٔ مردم شام به کتاب «بر امیرمؤمنان علیﷺ چه گذشت، مراجعه شود.

آنها بلا را از خود دور میسازند و از خدا رحمت میطلبند؟ امام سجادﷺ فرمود: من به راه پدرانم میروم.(۱)

#### شهادت امام سجادﷺ

امام زین العابدین الله در اوّل سال ۹۵ به علت سمی که به دستور ولید با سعایت برادرش هشام به آن حضرت دادند به شهادت رسیدند و آن حضرت را در بقیع دفن نمودند. آن حضرت سی و پنج سال پس از شهادت پدرش زندگی نمود و شیمیان را امامت نمود.

امام صادق الله فرمود: عمر امام سجاد الله پنجاه و هفت سال بود، و وفات آن حضرت در سال نود و پنج واقع شد. و بعد از امام حسین الله سی و پنج سال زندگی نمود.

امام سجاد機 در هنگام وفات خویش، همهٔ فرزندان خود را جمع نـمود و از میان همهٔ فرزندان خود، محمد بن علی機 را وصی خود قرار داد. و او را دبـاقر، نامید و بقیهٔ فرزندان خویش را به اطاعت از او فرمان داد.

> \* \* کنی زیمنی نظر کلی است

١- امالي / شيخ طوسي / ج ٢ / ص ٢٥٠.

# بر امام باقر عجه گذشت؟

# بخش يازدهم

# امام باقرﷺ علم را میشکافد

قطب راوندی روایت کرده است که از امام سجاد 機 پرسیدند که امام بعد از تو کیست؟ حضرت فرمود: امام بعد از من محمد باقر機 است که علم را می شکافد شکافتنی.

امامت امام محمد باقر على بعد از شهادت امام سجاد على در سال ٩٥ آغاز شد، و تا سال ١١٢ ادامه دائست. كه مجموع دوران امامت آن حضرت ١٩ سال بود.

امام باقر الله از طرف مادر حسنی بود جون مادرش ام عبدالله دختر امام حسن الله و بعد الله دختر امام حسن الله بود که راستگوترین و نیکوترین و باگذشت ترین زنان به شمار می رفت. (۱) روزی حضرت صادق الله نام مادر امام باقر الله را بردند و فرمودند: آن بانو جنان شخصیت راستگو و درست کرداری بود که در میان فرزندان امام حسن الله همانند او بیدا نمی شود.

\* \* \*

١-مناقب / ج ٢ / ٢٣٨.

#### دانشگاه امام باقر ﷺ

امام باقر الله دروه بسیار حساس از دوران تاریخی به سر می بردند. آن حضرت هستهٔ کرچکی راکه امّام سجاد الله بنیاد نهاده بود، تخت رهبری خود قرار داد و به گسترش و توسعهٔ آن پرداخت به صورتی که یکی از بزرگترین دانشگاهها را تأسیس نمودند.

گرچه از لحاظ عددی، شاگردان امام باقر هی مانند زمان امام صادق ای زیاد نبودند، اما در همان زمان در تمام مراکز حجاز و عراق شاگردان برجسته آن حضرت پراکنده بودند. شاگردان برجسته امام باقر هی عناصر لازم را برای رشد آینده مکتب تشیع، به صورت نظامی نیرومند و مستحکم به پیش می بردند، لذا دوره امام باقر هی از حساس ترین دوره های امامت امامان شیعه است وقتی وضعیت آن دوره را بررسی می کنیم می بینیم واقعاً مردم جستجوگر حقیقتجو متحیّر، و مضطرب بودند و نمی دانستند در مسایل دینی و قرآنی به چه کسانی مراجعه کنند؟ به طوری که دکشی، حدیث خیلی مهمی را در این مورد روایت می کند و می گوید:

قبل از امامت امام محمد باقر ﷺ شیعیان علم حلال و حرام را، بجز آنچه از دیگر مردم آموخته بودند، چیز دیگری نمیدانستند تا اینکه زمان امام باقرﷺ فرا رسید و وی امام شد. او دانش را به آنها آموخته و علم را شکافت و شیعیان شروع به تعلیم کسانی کردند که قبادًاز آنها یاد میگرفتند.(۱)

امام باقر الله احیاگر اسلام بود. از آنجایی که بعد از رحلت پیامبر اکرم الله و به حکومت رسیدن ابوبکر و عمر و عثمان و کارهایی که کردند، احادیث نبوی را آتش زدند و مردم را از اهل بیت و قرآن دور ساختند و سپس مشکلاتی را که برای مولا امیرمؤمنان علی الله و سپس امام حسن الله و به شهادت رساندن امام حسن الله و

۱ ـ رجال کشی / ص ۲۸۹.

امامت امام زین العابدین الله در همه این دورهها که اکثر ظالمان و ستمگران حکومت ها را در دست داشتند و اهل بیت عصمت و طهارت الله که منبع و سرچشمهٔ علم الهی بودند عملاً از صحنهٔ سیاست و مرکزیت علمی و دینی مردم به دور بودند. کم کم داشت این مسئله به یک فاجعهٔ بزرگ تبدیل می شد. مردم مسلمان و شیعه فراوان بودند اما از احکام اسلام و قرآن خبری نداشتند و فقهاء و علماء رسمی خلافت بدون اطلاع از دین و قرآن فنوا می دادند و مردم را به گمراهی و هلاکت می انداختند.

امام باقر الله خود را وقف مکتب و رونق بخشیدن به حرکت علمی در جهت رشد و تعالی مکتب تشیر نمود به طوری که در میان تمام افراد جهان به عنوان عالمترین، متبخرترین و فاضل ترین مردم زمان خود شناخته شد. به طوری که بسیاری از دانش دوستان و علما، آوازهٔ فضل و دانش او را شنید، و به سوی آن حضرت جذب شدند.

امام بافری در حصر خود، در مورد همهٔ علوم، مرجع یگانه جهان اسلام بود و علمای عصر او در برابر وجود مقدسش فروتنی می نمودند. حوزهٔ درس او برای صدها دانشمند و محدث که تربیت کرده بود پایگاهی بود. جابر جمعفی می گوید: دابوجمفر هفتاد هزار حدیث برای من روایت کرده. محمد بن مسلم می گوید: دهر مسئله که در نظرم دشوار می نمود از ابوجمفر همی برسیدم تا جایی که سی هزار حدیث از او سؤال کردم. (۱)

در روایت حبابة الوالبیه آمده است که در مکه مردی را دیدم که بین بهاب، و - حجر، بر بلندی ایستاده بود... مردم بهرامون وی جمع شده بودند و در مشکلات خود از او نظر میخواستند و جواب سؤالهای مشکل خود را از او میخواستند و او را رها نکردند تا در هزار مسأله جواب همه را داد... جمعی گفتند این کیست؟

١ ـ. مراة الجنان.

جواب شنیدند که او، امام محمد باقر بن علی بن حسین بن علی بن ابیطالب ﷺ است.

در موسم حج، از عراق و ایران و دیگر شهرها هزاران مسلمان از او جواب سؤالهای خود را میخواستند و از هر باب از معارف اسلام از آن حضرت می پرسیدند و این امر دلیل آن بود که او در دل تودههای مردم جای داشت.

# خلفای همزمان با امام باقر ﷺ

خلفای جور بنی امیه که مصادف با امامت امام باقر ﷺ بودند عبارتند از:

١ ـ وليد بن عبدالملك

۲-سلیمان بن عبدالملک

٣ عمر بن عبدالعزيز

۴۔ يزيد بن عبدالملک

۵ هشام بن عبدالملک

## وليددر مدينه

اولین حاکم جور زمان امام باقر ﷺ ولید بن عبدالملک است. ولید بن عبدالملک در شوال سال ۹۶ به در کی واصل شد. ولید بن عبدالملک دستور داده بود مسجد مدینه را گسترش داده و آن را بازسازی کنند لذا برای افتتاح مسجد، ولید بن عبدالملک از دمشق پایتخت خود به سوی مدینه حرکت کرد، او با تشریفات خاصی مسافرت می کرد و در پیشاپیش او چند دسته از کارکنان دربار خلیفه در حرکت بودند که مبادا وسایل راختی دولید، کم باشد، در آن موقع استاندار مدینه شد و اطلاع دادند که دو روز پنجاه فرسنگ به استقبال ولید آمد، ولید وارد مدینه شد و اطلاع دادند که دو روز بعد، بارعام است و مردم و بزرگان شهر باید به دیدن ولید بروند.

وليد در مدينه وليد در مدينه

امام محمد باقر機 به درخواست و خواهش عمر بن عبدالعزيزكه در آن موقع استاندار مدينه بود با ديدار وليد موافقت كردند.

روز بعد امام باقر 學 به دیدن ولید وفتند وقتی حضرت وارد گردید ولید برخاست و امام باقر 學 را روبروی خود نشانید. یعنی در جایی که از حیث صدر بودن مساوی با محل جلوس خود ولید بود، در آن روز بین امام باقر 學 و ولید صحبتی غیر از احوالبرسی و صحبتهای متمارف حرف دیگری بین آنها رد و بدل نشد ولید برای اینکه چیزی بگوید از وضع محصول کشاورزی مدینه پرسید و چون در آن سال بارانهایی به موقع باریده بود امام محمد باقر 學 همانگرنه پاسخ فرمودند.

ولید از املاک امام الله پرسید و خواست بداند که جقدر ملک دارد؟ امام الله فرمودند: فقط دارای مزرعه ای است که محصولاتش فقط تکافوی نان خانواده اش را میکند و چیزی از آن باقی نمی ماند که بتوان آن را فروخت. ولید گفت: اگر مایل باشید من در هر نقطه که بخواهی چه در مدینه، چه در جاهای دیگر املاک وسیع به تو خواهم داد که از آن از باشد. لکن امام الله قبول نفرمودند و پس از آن از یکدیگر خدا حافظی کر دند.

مسافرت ولید بن عبدالملک به مدینه بیشتر برای دیدن مسجد آن شهر بود؛ در آن روز ولید با همراهان خود و عمر بن عبدالعزیز راه مسجد را در پیش گرفتند. امام باقر響 در آن روز مثل روزهای دیگر غیر از جمعه، در مسجد مشغول درس دادن بودند. و امام صادق響 هم در محضر درس پدر حضور داشت.

ولید بعد از ورود به مسجد از وسعت آن ابراز رضایت نمود و آنگاه وارد شبستان مسجد شد که جلسة درس امام باقر 蒙 برقرار بود. امام باقر 蒙 در آن روز وجغرافیاه درس می دادند و ولید که اطلاع از آن علم نداشت با دقت سخنان امام باقر 蠍 را می شنید و نتوانست از حیرت خوداری کند و از امام 畿 پرسید این چه علمی است که تدریس می کنی ؟ امام باقر 蠍 نرمود: علم جغرافیا و میثت می باشد. ولید پرسید

این علم راجع به چه بحث مینماید؟ امام باقریم فرمود: راجع به وضع زمین و ستارگان آسمان بحث مینماید.

# دوری حاکمان اموی از حجاج

سلیمان بن عبدالملک پس از برادرش زمام امور را به دست گوفت و روز جمعه دهم ماه صفر سال ۹۹ به درک واصل شد.

او در آغاز زمامداری خود نرمش نشان داد و درهای زندانهای عراق راگشود و افراد برگناه را آزادکرد.

بر اثر ظلم و جنایات فراوان حجاج در دوران حکومت خود مردم سراسر مملکت از او ناخشنود بودند و کینه او را در دل داشتند. حاکمان نیرنگ،باز اموی که این مسئله را متوجه شدند لباس میش بر تن کرده و خود را درکنار مردم قرار داده و از کارهای حجاج تیزی و دوری می جستند.

در یکی از روزهای جمعه خالد بن عبدالله قسری حاکم مکه در نماز جمعه حجاج را فراوان ستود. پس از چند روزی نامهٔ سلیمان بن عبدالملک به او رسید که حجاج را دشنام داده بود. خالد جمعهٔ دیگر به منبر رفت و گفت:

ابلیس در زمرهٔ فرشتگان قرار داشت و چنان طاعت خود را نشان می داد که فرشتگان او را از خود برتر می دانستند، اما خدا درون پلید او را می دانست. چون خواست او را رسوا سازد به او فرمود تا آدم را سجده کند و با این فرمان آنجه از ابلیس بر فرشتگان پوشیده بود آشکار شد.

حجاج نیز تا اطاعت امیرالمؤمنین را نشان می داد ما برای او فضلی قابل بودیم، اما خداوند امیرالمؤمنین را بر درون زشت او آگاه نمود و او را بر دست وی رسوا ساخت. ای مردم! حجاج را لعن کنید، خدا او را لعنت کند.(۱)

١- عقد الفريد / ج ٥ / ص ٢٤٧.

## شیر نبود، خون بدوش

اسامة بن زید که از جانب وسلیمان بن عبدالملک، استاندار ومصر، بود. مالیاتهای جمع آوری شده را شخصاً به دمشق آورد و به وسلیمان، تسلیم نمود و گفت: یا امیرالمؤمنین من از کشوری آمدهام که مردم آن دجار فقر و پریشانی بسیار هستند. اگر اجازه دهی درگرفتن مالیاتها به مردم ارفاق کنیم و از آنها مالیات کمتری دریافت نمایم تا بتوانند زندگی خود را سر و صورتی بدهند و به آباد کردن شهر خود برسند تا بدینوسیله در سالهای بعد مالیاتهای بیشتری از آنها دریافت کنم. وسلیمان، گفت: خدا مرکت دهد. پستان را بدوش تا شیر داشت و وقتی شیر نداشت خون

#### عمر بن عبدالعزيز به حكومت مىرسد

بعد از سلیمان، عمر بن عبدالعزیز در سال ۹۹ به قدرت رسید مدت حکومت او سه سال بود که در رجب سال ۱۰۱ شرد و قدرت به دست یزید بن عبدالملک رسید. آنقدر کثافت کاری بنی امیه زیاد و بی حد بود که مردم روی کارآمدن عمر بن عبدالعزیز را رحمت و راحتی برای خویش می دانستند.

موقعی که دعمر بن عبدالعزیزه به حکومت رسید، هیأتهایی از اطراف کشور به منظور عرض تبریک و تهنیت به حضور وی آمدند. از آن جمله هیأتی بود از حجاز، در آن هیأت نوجوان نابالغی بود که در مجلس عمر بن عبدالعزیز بها خاست تا سخن برگوید عمرگفت: آنکس که سنش از تو بیشتر است حرف بزند زیرا او به سخن گفتن شایسته تر است. نوجوان گفت: ای خلیفهٔ مسلمین اگر میزان شایستگی سن بیشتر باشد در مجلس شماکسانی هستند که برای خلافت شایسته ترند.

عمر بن عبدالعزیز از سخن نوجوان به شگفت آمد او را تایید کرد و اجازه داد سخن بگوید. نوجوان گفت: از کشور دوری به اینجا آمده ایم آمدن ما نه برای طمع

است نه به علت ترس، طمع نداريم و...

عمر بن عبدالعزیزگفت: ای پسر مرا موعظه کن نوجوان گفت: ای امیرگروهی بر اثر حلم خداوند مغرور شدند وگروهی به مدح و تمجید مردم، تو از کسانی مباش که حلم الهی یا تحسین مردم از آنها موجب غرورشان گردیده و دچار لغزش شدهاند.

نوفل بن ایی فرات میگفت: من نزد عمر بن عبدالعزیز بودم مردی نام یزید را با لقب امیرالمؤمنین برد (عمر) به او گفت: او را امیرالمؤمنین میخوانی؟!! و دستور داد بیست تازیانه به او زدند.(۱)

#### افكار يزيد بن عبدالملك

پس از عمر بن عبدالعزیز، یزید بن عبدالملک حکومت را بدست گرفت، او در دوران حکرمتش کاری جز عباشی و خوشگذرانی نداشت. در زمان یزید بن عبدالملک ساز و آواز جای خود را بازکرده بود و به قدری به موسیقی علاقه داشت که خوانندگان را از شهرهای دوردست به دمشق دعوت میکردند که جریان هوسبازی او معروف است. (۱)

یزید بن عبدالملک روزی مشغول مدح ابی لهب بود. به او گفتند: ابی لهب کافر بوده و پیغمبر خدا را مورد آزار قرار داده است. گفت: می دانم ولی چون آواز خوبی داشته من از او خوشم آمده تعریفش کردم!

\* \*

۱- نفس المهموم / شيخ عباس قمى. ۲- در ص ۱۰۹ همين كتاب به آن اشاره كردهايم.

# بخش دوازدهم

#### هشام به حکومت می رسد

هشام پس از مرگ برادرش يزيد بن عبدالملک بر مسند حکومت نشست.

در نزدیک شام محلی را به نام درصافه، با باغها و تالارها درست کرده بود و به عنوان محل بیلاقی شخصی از آن استفاده مرکرد.

رصافه شهری بیلانی در نزدیکی فرات و پایتخت بیلانی هشام بود. هشام در این شهر مُرد و در همانجا دفن شد.

او فرزند عبدالملک دهمین خلیغه از دودمان امیه است که در سال ۱۰۵ به حکومت:رسید و مدت حکومت وی قریب ۲۰ سال به طول انجامید و روز

چهارشنبه ۹ روز مانده به آخر ربیعالاول در سال ۱۲۵ به درک واصل شد. یعقوبی مورخ بزرگ دربارهٔ هشام مرگوید:

هشام باسیاست ترین رجال بنی امیه بود او مردی بخیل و حسود و تندخو و قسی القلب و بی رحم و زیان دراز بود.

مسعودی می نویسد: هشام، از جملهٔ سیاستمداران معروف بنی امیه است. او یکی از سه سیاستمدار معروف بنی امیه بود که عبارتند از معاویه و عبدالملک و هشام و به هشام، درهای سیاست تخته شد. (۱)

بعد از قریب بیست سال حکومت و ظلم، مرگ هشام این خلیفه ظالم اصوی آنقدر برای مردم مسرت آمیز بود که ملت از شنیدن این خبر به رقیص و پمایکوبی پرداختند.

مردم شام بعد از مرگ هشام، استقبال شایانی از ولید برادرزادهٔ هشام و رقیب فرزند هشام به عمل آوردند. و امید داشتند بلکه ولید، آنان را از مظالم دستگاه هشام نجات بخشد اما افسوس که مردم در اشتباهی دور بودند.

## سؤال هشام از امام باقر

زهری می گوید: یک سال هشام بن عبدالملک به قصد حج عازم حجاز شد. بعد از مراسم حج، هشام وارد مسجدالحرام شد در حالی که داخل مسجد بود «سالم» که دستیار هشام بو دگفت: این «محمد بن علی، است.

هشام گفت: یعنی همان شخصی که اهل عراق فریفته و خواهان او هستند. سالم گفت: آری.

هشام گفت: به نزد وی برو و بگر هشام امیرالمؤمنین سؤال میکند که فردای قیامت تا وقتی که به حساب آنها رسیدگی شود مردمان چه خواهند خورد و چه خواهند آشامید؟

امام باقری فی فرود: خداوند مردم را بر زمینی که تمیز و پاکیزه باشد و در او رودخانه های گوناگون باشد محشور می کند و مردم از آنها خواهند خورد و آشامید تا به حساب آنها رسیدگی شود.

چون هشام جواب را شنیدگفت: الله اکبر، بىرو و بگو در آن روز بـا آن هـمه گرفتارى و بېچارگى باز مردم به فكر خوراك و آشاميدن خواهند بود؟

١- مروج الذهب / ج ٣ / ص ١٢٣.

امام بافر على فرمود: اهل جهنم با اینكه در آنش هستند و معذّب می باشند باز می گویند أفیضُواْ عَلَیْنا مِنَ الْنَاءِ أَوْ مِثَّا رَزَقَكُمُ اللهُ<sup>(۱)</sup> اهـل جهنم بـه اهـل بـهشت می گویند که برای ما از آب بهشت به مقدار رفع تشنگی بدهید یا انواع غذاهایی که خداوند به شما روزی داده است. در اینجا هشام ساکت شد.

# احضار امام باقر ﷺ در شام

امام صادق الله مى فرمايد:

حمد میکنم خدای بزرگ را که حضرت محندﷺ را به مقام نبوژت مبعوث نمود و ما اهلبیت را به وسیلهٔ او امتیاز بخشید. ما برگزیدگان خدا در میان مردم و برجستگان و جانشینان خدا هسـتیم. سعادتمند کسی است که از ما پیروی کند و شقی و بدبخت کسی است که مخالف و دشمن ما باشد.

ومسلمه برادر هشام این جریان را به اطلاع هشام رسانید ولی هشام کاری نکرد تا اینکه آنها به شام و ما به مدینه رفتیم. در این هنگام هشام پیکی از شام به مدینه فرستاد و به فرماندار مدینه دستور داد پدرم و مرا به شام بفرستد. فرماندار مدینه هم ما را به شام فرستاد. بعد از ورود به شام هشام تا سه روز اجازه ورود نداد و در روز چهارم بر او وارد شدیم. وقعی وارد قصرش شدیم و به جایگاه هشام رسیدیم هشام روی تخت نشسته بود و سران سهاه و رجال درباری همه سر تا یا غرق در سلاح در دو طرف ایستاده بودند. در جلو هدفی را گذاشته بودند و بزرگان بنی امیه مشغول مسابقه تیراندازی بودند. یدرم امام باقر گا جار بودند و من از پشت سر ایشان وارد

١- اعراف / ٥٠ .

شديم. هشام گفت! ابا محمد با بزرگان خویشاوند خود تیراندازی کن.

امام باقر ﷺ فرمود: من بير شدهام و موقع تيراندازي من گذشته است مرا معاف بدار.

هشام گفت: به حق خدایی که ما را به دین خود و به پیامبرش امتیاز بخشیده امکان ندارد. حتماً باید تیراندازی کنی و در این هنگام هشام به یکی از شخصیتهای بنی امیه اشاره نمود و گفت: کمانت را به امام بافر الله کنده امام بافر الله کمان را از او گوفت و یک تیر در چله کمان نهاد و وسط هدف را نشانه گرفت. آن چنان حضرت تیر انداخت که تیر در نقطهٔ وسط هدف جای گرفت. سپس تیر دوم را پرتاب کردند. تیربه وسط تیر اول قرار گرفته و آن را شکافت تا به آمن سر تیر رسید. امام بافر الله تیر بدنبال هم به هدف زدند که هر کدام تیر قبلی را می شکافت و در یکدیگر داخل

در این هنگام هشام جنان به اضطراب افتاد که نمی توانست خود را نگه دارد. سپس گفت: خوب تیرانداختی، تو بهترین تیرانداز عرب و عجم هستی! چگونه می گفتی که پیر شده ام؟ در این هنگام هشام سر به زیر انداخت و شروع به فکر کودن کرد در حالی که امام باقر ملل و امام صادق الله در مقابلش ایستاده بودند.

امام صادق هی می فرماید: پس از مدتی که ایستادیم، پدرم خشمگین شد و هر وقت خشمگین می شد به آسمان نگاه می کردند نگاه خشم آلودی که آثار آن در چهره اش آشکارا دیده می شد در این هنگام هشام که متوجه جریان شد. صدا زد نزد می بیا محمد! پدرم بالای تخت رفت من نیز از پی ایشان رفتم همینکه به نزدیک او رسید هشام از جای خود حرکت نموده او را در بغل گرفت و طرف راست خود نشانید و مرا نیز در بغل گرفته طرف راست پدرم نشانید. سپس هشام رو به امام بافر هی نموده و گفت: یا محمد! تا وقتی کسی مانند شما در میان قریش باشد سیادت بر عرب و عجم دارند احسن! از کجا این تیراندازی را آموخته ای؟ چقدر وقت صرف آموختن آن نموده ای؟

امام باقری فی فرود: ای هشام می دانی که اهل مدینه تیراندازی می کنند من نیز در کودی تیراندازی کردهام ولی بعد ترک کردم. چون امیرالمؤمنین از من خواست باز یادی از آن روزها کردم. هشام گفت: از وقتی که خود را شناختم چنین تیراندازی ندیده ام. گمان نکتم کسی در روی زمین بتواند چنین تیراندازی کنند. آیا فرزند شما جعفر می تواند همینطور تیراندازی کند؟

امام باقرﷺ فرمود: ما از اجداد خود كمال و تمام امتيازاتي كه در اين آيه نازل نموده به ارث بردهايم:

والْيَوْمِ اَكْمَلْتُ لَكُمْ دېنكم وَ اَتْمَمتُ عَلَيْكُم نِعْمَتي وَ رَضِيتُ لَكُمْ الْإِسْلام ديناً)(١)

امروز دین شما راکامل کردم و نعمتم را بر شما تمام نمودم و اکنون راضی شدم که اسلام دین شما باشد.

ما جهان را به ارث برده ایم و جهان هیچگاه خالی از حجنی که قدرت بر انجام امور شگفت انگیز داشته باشد خالی نیست و آن قدرت به غیر از ما خانواده، بـه خانه ادة دیگری داده نشده است.

حضرت صادق گاه فرمود: در اینجا هشام چشم راست او برگشت و صورتش قرمز شد، این برگشتن چشم و قرمزی صورت علامت خشم او بود، هشام قدری سر به زیر انداخت سپس سر بلند نمود و گفت: مگر من و شما هر دو از فرزندان عبدمناف نیستیم؟ مگر ما هر دو دارای یک نژاد نیستیم؟

امام باقرﷺ فرمود: چرا ما نیز از همان نژادیم، ولی خداوند از خزانهٔ غیب خود به ما امتیازهایی داده که به هیچکس نداده است.

هشام گفت: مگر خداوند محمد ﷺ را از نژاد عبدمناف برای همهٔ مردم سباه و سفید و قرمز نفرستاده است. از کجا شما به ارث، مقامی را بردید که به دیگری داده نشد. پیامبر برای همهٔ مردم فرستاده شد، این آیه قرآن نیز می فرماید:

# «وَللَّهِ ميراتُ السَّموٰاتِ وَ الْآرْضِ (١)

ميراث آسمان و زمين از خداست.

از کجا به شما این علم رسید با اینکه بعد از پیامبر اسلام، دیگر پیامبری نیست و شما هم پیامبر نیستید؟

> امام بافری افر مود: از فرمودهٔ خدای بزرگ به پیامبر خود در این آیه: لا تُحرِّک بِه لِسٰانِک لِتَعْجلَ به (۱۲)

> > زبان خود را مگشاکه عجله کنی.

پیامبری که نباید برای دیگران زبان بازکند خداوند به او امر و دستور می دهد که به ما این امتیاز را بدهد و دیگران محروم باشند. به همین جهت پیامبر اکرمﷺ تنها با علی به گفتگوی سرّی پرداخت و خداوند این آبه را نازل نمود.

ووَ تَعبِهَا ٱذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ (٣)

«حفظ مىكند آن اسرار را گوش شنوا.»

پهامبر اکرم ﷺ در میان اصحاب خود فرمود: از خداوند درخواست کردم که آن گوش، گوش علی باشد. به همین جهت علی بن ابیطالب صلوات الله علیه در کوفه گفت: پیامبر برای من هزار در از علم گشود که از هر در، هزار در دیگر باز می شد. پهامبر اکرم ﷺ امتیازاتی از خزانهٔ اسرار خود به علی داد همانطور که شما به محبوبترین شخص در نزد خود امتیازی می دهید. آنجنان که خدا پیامبر را ممتاز گردانید. پیامبر اکرم ﷺ نیز علی را به برادری خود امتیاز بخشید. لذا آن نیرو و گردانید. بیامبر اکرم ﷺ نیز علی را به برادری خود امتیاز بخشید. لذا آن نیرو و قدرت از راه ارث به ما رسید بدون اینکه حتی سایر بستگان ما شریک باشند.

هشام گفت: على ادعاى علم غيب مىكرد با اينكه خداوند هيچكس را بر غيب مطلع نكرده است. او از كجا چنين ادعايي مىكرد. امام باقر ﷺ فرمود: خداونـد

١- حديد / ١٠.

۲- قيامت / ۱۶.

٣- حاقه / ١٢.

بزرگ نوشته ای برای پیامبر اکرمﷺ فرستاد که در آن تمام اسوارگذشته و آینده تا روز فیامت در آن بود. چنانکه این آیه شاهد است.

وو تَوَّلْنا عَلَيْكَ الْكِتَاب تبياناً لِكُلِّ شَيء وَ هُدئ وَ رَحْـمَةً وَ بُشْـرىٰ لِلْمُؤْمِنِينَه (١)

«ما برای تو کتابی را فرستادیم که تنفصیل هم چیز در آن است و هندایت و رحمت و بشارت برای مؤمنین است.»

خداوند به پیامبرش وحی کرد که تمام اسرار را با علی در میان بگذارد و علی بعد از او قرآن را جمع کند، و غسل و کفن و سایر کارهای دفن او را علی به انجام برساند، پیامبر اکرم ﷺ فرمود: حرام است بر خانواده و اصحابم که نگاه به عورت من کنند مگر برادرم علی، او از من است و من از او هستم، سود من از او و سود او از تمن است و من از او هستم، سود من از او و سود او از تمهدات من است. پیامبر اکرم ﷺ به اصحاب خود فرمود: علی بن ابیطالب بر تنویل قرآن جنگ نمودم، هیچکس جز علی وارد بر تمام تأویل قرآن نبود، به همین جهت پیامبر اکرم ﷺ فرمود: به بهرین داور شما علی است. و عمر بن خطاب گفت: ولو لا علی لهلک عمره (اگر علی بهترین داور شما علی است. و عمر بن خطاب گفت: ولو لا علی لهلک عمره (اگر علی نبود عمر هلاک مید) درگر علی نبود عمر هلاک میدان ادری و کند.

در این هنگام هشام سر به زیر انداخت و سپس سر برداشته وگفت: حاجت خود را بخواه، حضرت فرمود: زن و بچهام را با آمدن خود به وحشت انداختم. هشام گفت: خداوند وحشت آنها را با برگشتن شما از بین می برد همین امروز حرکت کن.

### امام باقر الله و عالم مسيحي

امام صادق ﷺ فرماید: آنگاه پدرم او را در بفل گرفت، من نیز کار پدرم راکردم و با هم حرکت کردیم و از کاخ هشام بیرون شدیم. جلو کاخ هشام میدانی بود که در آخر میدان عدة زیادی روی زمین نشسته بودند. پدرم پرسید اینها کیستند؟ دربانان گفتند: اینها کشیش و راهبهای نصاری هستند. آن شخص دانشمند آنها است که در هر سال یک روز می نشیند و مسایل ایشان را جراب می دهد.

امام صادق گله می فرماید: در این هنگام پدرم سر خود را در جامه پیچید، منهم همان کار راکردم و در میان آنها رفتیم و در یک گوشه نشستیم. این جریان را به هشام گزارش کردند. او چند نفر از افراد خود را فرستاد تا جریان راگزارش کنند. چند نفر از مسلمانان نیز اطراف ما راگرفتند.

عالم نصاری پیش آمد ابروهایش را با پارچهای بسته بود که روی چشمش را نگیرد. تمام رهبانان وکشیشها از جای خود حرکت کرده وبر او سلام کردند و او را در صدر مجلس نشاندند. مردم گردش را گرفتند. من و پدرم امام باقرﷺ در میان آنها بودیم. عالم نصاری چشم به اطراف انداخت و نگاهی به امام باقرﷺ انداخت و گفت: تو از ما هستی یا از امت بیامبر اسلام؟

امام باقر على فرمود: از امت پيامبر اسلام.

عالم نصاری پرسید: از دانشمندان آنها هستی یا از نادانان؟

امام باقر على فرمود: از نادانان نيستم.

در این وقت آثار اضطراب و ناراحتی زیاد در چهرهٔ عالم نصاری مشاهده شد. سپس گفت: از تو چند سئوال مرکنم.

### سؤالات عالم مسيحي از امام باقر الله

امام باقرﷺ فرمود: هر چه می خواهی بپرس.

عالم نصاری پرسید: جطور شما ادعا میکنید که اهل بهشت غذا و آب میخورند ولی ادرار و مدفوع ندارند، چه دلیلی بر این ادعا دارید که بتوان آن را قبول کرد؟

امام باقر على فرمود: دليل آن بچهاي است كه در رحم مادر است. غذا مي خورد

ولى فضله ندارد.

در اینجا دانشمند مسیحی خیلی مضطرب شد و گفت: مگر تو نگفتی که از دانشمندان نیستم.

امام باقر ﷺ فرمود: گفتم من از نادانان نیستم، فرستادگان هشام تمام این سخنان را می شنیدند.

عالم مسیحی گفت سٹوال دیگری دارم، امام باقر ﷺ فرمود: بپرس عالم مسیحی پرسید: شما ادعا می کنید میوههای بهشتی همیشه تر و تازه است و برای تمام اهل بهشت آماده است، چه دلیلی بر این مطلب دارید که بنوان قبول کرد؟

امام باقره درود: دلیل بر این مطلب خاک است که همیشه تر و تازه است و نزد تمام جهانیان موجود و حاضر است.

عالم مسیحی ناراحت شده و گفت: مگر تو نگفتی من از دانشمندان نیستم؟ امام باقر افر فرمود: من از نادانان نیستم.

عالم نصاري گفت: سئوال ديگري دارم.

امام باقر ﷺ فرمود: بپرس.

عالم نصاری پرسید: کدام ساعت از شیانه روز است که نه از روز حساب می شود و نه از شب؟

امام بافره ش فرمود: آن ساعت بین سپیده دم تا برآمدن خورشید است که بیمار در آن وقت سبک می شود و شخص خوابیده بیدار میگردد و بیهوش به هوش می آید.

در این وقت عالم مسیحی ناله و فریادی کشید و گفت: یک سئوال دیگر دارم که به خدا قسم نمی توانی جواب آن را بدهی.

امام باقرﷺ فرمود: هر سئوالي داري بهرس ولي بدان كه قسم بي موردي خوردي و بايد كفاره دهي.

عالم مسیحی پرسید: بگو کدام دو نفر بودند که در یک روز متولد شدند و در یک

روز از دنیا رفتند، یکی پنجاه سال عمر کرد و دیگری صد و پنجاه سال عمر کرد.

امام باقر هم فرد: آنها عزیز و عزیزه بودند که در یک روز متولد شدند و همینکه

به سن بیست و پنج سالگی رسیدند، عزیز سوار الاغ خود بود که به روستایی در

به سن بیست و پنج سالگی رسیدند، عزیز سوار الاغ خود بود که به روستایی در

انطاکیه عبورش افناده آن روستا و بران شده بود. عزیز با خود گفت: من در شگفتم که

چگونه خداوند این مرده ها را زنده می کند. با اینکه عزیز هدایت یافته بود این حرف

مرده درآمد. عزیز صد سال مرده بود سپس خداوند او را با الاغ و غذا و آبی که

ممراه درآمد. عزیز صد سال مرده بود سپس خداوند او را با الاغ و غذا و آبی که

ممراه داشت دو مرتبه مثل اول زنده کرد و به خانه خود برگشت. عزیزه که برادر او

بود او را اشناخت. عزیز درخواست کرد او را به عنوان مهمان بیذیرد، عزیزه قبول

کرد و او را وارد منزل نمود. پسران عزیزه و پسران پسرش آمدند با اینکه سن زیادی

خاطراتی از برادر خود و برادرزادگان خود نقل می کود. آنها نیز گفتههای عزیز را

تصدیق نمودند و گفتند: ای جوان تر از کجا خاطرات سالهای بسیار دور را می دانی؟

عزیزه که پیرمردی صد و بیست و پنج ساله بود گفت: من کسی را ندیده ام که از تو

تگاهتر باشد نسبت به ایام جوانی من و برادره، تو از اهل آسمانی یا اهل زمین.

عزیز گفت: من عزیز برادر تو هستم که خداوند به واسطهٔ حرفی که زدم بر من خشم گرفت، با اینکه پیامبر بودم صد سال مرا به صورت مرده درآورد. سپس زنده ام کرد تا یقین همه زیاد شود و همه بدانند که خداوند هرکاری را می تواند انجام دهد. این همان الاغ و غذا و آبی است که در هنگامی که از نزد شما بیرون رفتم به همراه خود داشتم، خداوند آنها را به صورت اول برگردانیده است.

برادر و بچههایش او را شناختند و مسئلهٔ قیامت و زنده شدن برای آنها جیز سادهای شد. سپس بیست و پنج سال دیگر با هم زندگی کردند و در یک روز هر دو از دنیا رفتند.

در اینجا دانشمند مسیحی از جای خود حرکت کرد، مسیحیان نیز به احترام او

امام باقر ﷺ در شام

حرکت کردند. در بین راه به پیروان خود گفت: از من داناتر را آوردهاید و در میان خود نشانده اید که آبروی مرا ببرد و مرا مفتضح نماید تا مسلمانان بدانند بین آنها کسی است که تمام علوم ما را می داند و اطلاعاتی دارد که ما نداریم. به خدا قسم دیگر با شما سخن نخواهم گفت و بعد از این برای پاسخ سئوالهای شما نخواهم نشست. همه متفرق شدند، بعد از رفتن مردم امام باقر الله به طرف منزلی که در آن ساکن بودند رفتند. که از طرف هشام یک نفر با جایزه آمد و گفت هشام دستور داده که توقف نکنید همین حالا رهسهار مدینه شوید. زیرا مردم فریفتهٔ بحث و مناظرهٔ شما با عالم نصاری شدهاند.

امام باقر الله هم به طرف مدينه حركت كردند.

# امام باقرﷺ در شام

ابی بکر حفری می گوید: یکبار امام بافر هی را به شام به نزد هشام بن عبدالملک بد درباریان خود گفته بود، وقتی که من از سرزنش امام باقر هی درباریان خود گفته بود، وقتی که من از سرزنش امام باقر هی درباریان خود گفته بود، وقتی که امام باقر هی داخل شد با دست اشاره به همه نمود و قرمود: سلام بر همه شما، آنگاه آن حضرت نشست، هشام از اینکه امام باقر هی او را به عنوان خلیفه سلام نکرده و بدون اجازه نسسته بسیار خشمگین شده و گفت: «محمد بن علی» چه شده که پیوسته یکی پس از دیگری خروج می کنید و اختلاف بوجود می آورید و مردم را به پیشوایس خود دعوت می کنید. خیال می کنید امام هستید با اینکه علم و اطلاعی ندارید. هشام از این قبیل حرفها زد و همین که ساکت شد، دیگر درباریان، یکی یکی شروع به مرزش نمودن امام کردند. پس از اندک مدتی امام باقر هی از جای خود حرکت نموده و فرمود: شما چه تصور می کنید و هدف شما از این کارها جیست؟

هدایت همهٔ ملت عرب به وسیلهٔ خانوادهٔ ما انجام گرفت و به وسیلهٔ ماکار شما پایان می پذیرد. اگر شما یک قدرت زودگذری دارید ما را سلطنتی طولانی است. بعد از حکومت ما، دیگر حکومتی نخواهد بود. زیرا ما اهـل عـاقبت هسـتیم و خداوند می.فرماید:

> **(وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقَبِنٍ (١)** وعاقبت از آن يرهيزكاران است. (<sup>(٢)</sup>

# اخطار امام باقرﷺ به جابر جعفی

نمهان بن شبیر میگوید: من با جابر بن یزید جعفی در سفر به حجاز همسفر بودم، وقتی خواستیم به کوفه برگردیم جابر در مدینه خدمت امام بافر ﷺ رسید و با او، وداع و خداحافظی نمود و به طرف کوفه حرکت کردیم همینکه به «اخیرجه» رسیدیم و نماز ظهر را خواندیم مردی بلند قد و گندمگون نامهای را که به همراه داشت به جابر داد. جابر آن را بوسید و بر چشم خود گذاشت. نامه از طرف امام بافر ﷺ بود که هنوز جومر آن خشک نشده بود. جابر از آن مرد پرسید: چه وقت از آقایم جدا شدی؟ آن مردگفت: در همین لحظه از او جدا شدم. جابر پرسید: قبل از نماز یا بعد از نماز؛

جابر نامه را باز کرد و شروع به خواندن نامه کرد، اما هر چه بیشتر نامه را می خواند چهرواش بیشتر درهم می شد تا آنکه خواندن نامه عمر شد و آن را در جبیش نهاد. از آن لحظه به بعد دیگر جابر خنده نکرد تا اینکه به کوفه رسیدیم. روز بعد از ورود ما به کوفه، به جهت احترام به دیدن جابر وفتم، دیدم جابر از ممنزل خارج شده در حالی که چند استخوان به گردن انداخته و سوار یک چوب شده و فریاد می زند: منصور بن جمهور امیری است غیر مأمور و چند چیز دیگر مشل همین کلمات را می خواند.

نگاهی به جابر کردم او نیز نگاهی به من کرد و چیزی نگفت، من شروع به گریه

۱- اعراف / ۱۲۷.

۲\_بحار /ج ۳۱ / ص ۱۸۵.

کردم بعد از مدتی بچه ها دور من و جابر جمع شدند و مردم نیز اجتماع نمودند. جابر حرکت کرد تا داخل میدان کوفه شد و بیچه ها به دنبالش به دور میدان می دویدند.

مردم میگفتند: جایر دیوانه شده است، به خدا سوگند چند روز بیشتر نگذشت که نامهٔ هشام بن عبدالملک به فرماندار کوفه رسید که در آن نوشته بود: مردی به نام جایر جعفی در کوفه است. گردن او را بزن و سرش را برای من بفرست.

فرماندار از اطرافیان خود پرسید: جابر کیست؟ گفتند: مردی دانشمند، فاضل و صاحب حدیث است که به حج رفته بود ولی افسوس که اکنون دیوانه شده است او دیگر در میان میدان با بچهها روی چوب سوار است و با آنها بازی میکند، فرماندار به میدان آمد و مشاهده کرد که جابر سوار چوب شده و بازی میکند.

فرماندار گفت: خدا را شكر كه مرا از ريختن خون او حفظ كرد.

مدتی نگذشت که ومنصور بن جمهوری وارد کوفه شد و آنچه جابر گفته بود انجام پذیرفت. منصور بن جمهور از طرف دیزید بن ولید، فرماندار کوفه شد. او بعد از عزل دیوسف بن عمره به این مقام رسید. یعنی در سال ۱۲۶۰ دوازده سال پس از وفات امام باقر عربی (۱)

#### مناظره با عبدالملك

مردی به عبدالملک مروان گفت: من میخواهم با تو مناظرهای بکنم به شرط اینکه اول به من امان دهی. عبدالملک گفت: تو را امان دادم. آن مردگفت: بگو ببینم این مقامی که در آن قرار گرفته ای، پیفمبر اکرم ﷺ تو را به این منصب تمیین کرده است؟

عبدالملک گفت: نه.

١- بحارالأنوار /ج ١١.

آن مرد پرسید: مردم جمع شدند و تو را انتخاب کردند؟

عبدالملک گفت: نه

مرد پرسید: آیا آنها که با تو بیعت کرده بودند لازم بود وفا نمایند؟ عبدالملک گفت: نه.

آن مرد پرسید: در شوری تو را تعیین نمودند؟

عبدالملک گفت: نه

آن مردگفت: پس تو به زور بر آنها حکومت میکنی و مال و جان آنها را در اختیار گرفته ای؟

عبدالملک گفت: آری همینطور است.

مردگفت: پس چوا نام خود را امیرمؤمنان نهادهای، با اینکه خمدا و رسول و مسلمانان تو را امیر نکردهاند؟

عبدالملک گفت: از مملکت من بیرون برو و در غیر این صورت گردن تو را میزنم.(۱)

### اعتراض به سخنرانی عبدالملک

ابوحمزهٔ نمالی روایت کرده است که شخصی در مجلس سخنرانی عبدالملک مروان در مکه حاضر بود، عبدالملک مشغول سخنرانی بود تا اینکه سخنرانی عبدالملک رسید به موعظه کردن، در این هنگام آن مرد بلند شد و گفت: بس کن، دیگر موعظه کافی است! ای عبدالملک! شما مردم را به تقوا امر می کنید ولی خودتان عمل نمی کنید ومردم را نهی می کنید، اما خودتان از حرام خودداری نمی کنید، ما باید مطیع کردار شما باشیم یا مطیع گفتار شما؟!

اگر بگویید پیرو روش شما باشیم چگونه ممکن است پیرو ستمگران بود، با چه

١- بحارالأنوار / ج ١١ / ص ٢٤٢.

دلیلی ما از تبهکارانی پیروی کنیم که اموال خدا را ثروت خود حساب میکنند و بندگان او را بردهٔ خویش می شمارند. اگر می گریید اطاعت امر ما راکنید و نصیحت ما را بهذیرید آیا ممکن است کسی که خود را نصیحت نمیکند یا خویشتن را پند نمی دهد به دیگری پند دهد و...

رهاکنید حکومت را و دست از قفل و بند آن بردارید، راه را بازکنید تاکسانی که آنها را به اطراف جهان آواره کردهاید و در بدر بیابانها شدهاند پیش بیایند.

به خدا سوگند ما هرگز خود را در اختیار شما قرار نداده ایم و شما را حاکم بر مال و جان و دین خویش نکرده ایم تا به روش ستمگران رفتار کنید؟

با این همه بدانید که ما منظر پایان مدت و به آخر رسیدن حکومت شما و تمام شدن رنج و محنت خود هستیم، هرکدام از شماکه بر سربر حکومت نشیند مدت معینی دارد و به ناچار باید پروندهاش ورق بخورد در این هنگام یکی از مأموران مسلح عبدالملک نزدیک آن مردم آمد او راگرفت و دیگر از او خبری نشد که چه بر سرش آوردند.

# سعد بن عبدالملک در کنار امام باقرﷺ

ابوحمزهٔ ثمالی روایت کرده است: روزی سعد بن عبدالملک خدمت امام باقر الله و سید از فرزندان عبدالعزیز بن صروان بود. سعد مانند زنهای مصیبتزده اشک می ریخت. امام باقر الله فرمود: چراگریه می کنی؟ سعد عرض کرد: چراگریه نکتم و حال آنکه در قرآن مرا از شجرهٔ ملمونه (بنی امیه) شمردهاند. امام باقر الله فرمود: ای سعد! تو از آنها نیستی تو از آنها نیستی، تو از جمله افراد خاندان بنی امیه هستی که از خانوادهٔ اولاد پیامبر به شمار می روی. مگر نشنیده ای این آیهٔ قرآن را که خداوند از قول ابراهیم نقل می کند:

وفَمَنْ تَبَعَني فِيانَّهُ مِنِّي.)(۱) دهركس از من يهروى كند او از جملهٔ ما مىباشد.، امام بافری معد را سعدالخیر نامیده بود.(۱)

# پیشگوئی امام باقرﷺ دربارهٔ «محمد بن عبداللّه»

اسلم غلام محمد حنفیه می گوید: در خدمت حضرت باقر ﷺ در مسجدالحرام پودم و در کنار آن حضرت به زمزم تکبه داده بودم. دیدم که ومحمد بن عبدالله محض، در حال طواف است. امام باقر ﷺ فرمود: این جوان را می شناسی؟ گفتم: آری، او ومحمد بن عبدالله بن حسن، است. حضرت باقر ﷺ فرمود: او به زودی قیام می کند و در حال بدی کشته خواهد شد. سپس حضرت فرمود: این حدیث را به احدی نقل نکنی که امانت نزد تو سپردم.

اسلم می گوید: اما من نتوانستم امانت را حفظ کنم لذا به ومعروف بن خوبوده نفل کردم و از او بیمان گرفتم که به کسی نگوید: ما چهار نفر از اهل مکه صبح تا شب خدمت آن حضرت بودیم. معروف عرض کرد: آقا آن حدیث که اسلم برای من نقل کرده، مایلم از خودتان بشنوم. در اینجا امام بافر و گورود: اسلم نموده و فرمود: اسلم! چرا نقل کردی؟ اسلم عرض کرد: آقا من همان پیمانی را که شما از من گرفتید از او گرفتم.

در اینجا حضرت باقره فرمود: اگر تمام مردم روی زمین شیعهٔ ما باشند. سه قسمت از جهار قسمت آنها شکّاک خواهند بود و یک قسمت باقیمانده هم احمةند."

١- ابراهيم / ٣٤.

۲- بحار /ج ۱۱ / ص ۲۴۴. ۲- بحارالأنوار /ج ۱۱ / ۱۷۴.

## بخش سيزدهم

# ادعای عبدالله بن حسن

جابر بن یزید جعفی می گوید: روزی از مجلس وعبدالله بن حسن؛ گذشتم در حالی که می گفت: چه چیز، ومحمد بن علی، (امام باقر ﷺ) را بر من فضیلت داده است و... بعد از چند روزی خدمت امام باقر ﷺ رسیدم و گفتهٔ عبدالله را به آن حضرت عرض کردم، حضرت لبخندی زدند و به من فرمودند: جابر بنشین. اول کسی که از این درب وارد خواهد شد عبدالله بن حسن خواهد بود. من مرتب نگاه می کردم تا ببیتم چه کسی وارد خواهد شد با اینکه یقین داشتم امام ﷺ راست می گوید. ناگاه دیدم عبدالله با یک قیافه ای که حاکی از خودخواهی است در حال وارد شدن است.

حضرت بافری فی فرود: عبدالله تو می گفتی چه چیز، ومحمد بن علی و را بر من فضیلت داده است با اینکه حضرت محمد و علی، هم جد اوست و هم جد من هستند و بعد امام بافری فی فرمود: ای جابر گودالی را آماده کن و آن را پر از هیزم کن و آنی را آزوشن آنی آن و آن را پر از هیزم کن و کنوده آنی را روشن کردیم و همینکه آتش را روشن کردیم و افروخته شد و به صورت خرمنی گذاخته درآمد، حضرت بافری فی نگاه خود را به جانب عبدالله کردند و فرمودند: اگر معتقدی که دارای آن مقام هستی داخل

آتش بروکه تو را زیان نمی رساند. در اینجا دعبدالله، مات و متحیّر شد و نتوانست چیزی بگوید. امام باقریم للبخندی زدند و فرمودند: ای جابر **دبهت الذی کفر.،**(۱)

### درخواست ابوبصير

ابوبصیر خدمت حضرت امام باقر ه عرض کرد: آقا من خدمتگزار شما و از شیعیان شما هستم. کور و نابینا و ناتوان هستم، میخواهم برای من بهشت را ضمانت کنی. امام باقر ه فی فرمود: میخواهی به تو علامت اثمه را نشان بدهم، عرض کردم: چه مانع دارد که جمع بین هر دو نمایی، (هم ضمانت بهشت و هم علامت اثبه).

امام بافر الله دست روی جشمان من کشید، همینکه دست روی چشم کشید تمام اشه را در همان خانه ای که نشسته بودیم با جشم خود دیدم. آنگاه امام بافر الله فرمود: اکنون جشم خود را بازکن چه می بینی؟ ابو بصیر می گوید: به خدا قسم، جز سگ و خوک و بوزینه چیزی دیگر ندیدم. عرض کردم این بحت برگشتگان چه کسانی هستند که مسیخ شده اند؟ امام بافر الله فرمود: اینها را که می بینی جمعیت انبوه مخالفین ما هستند که اگر پرده برداشته شود شیعیان مخالفین خود را جز به این صورت نمی بینند. آنگاه امام بافر الله فرمود: حالا اگر میل داری چشم تو را همینطور برگذارم و اگر می خواهی ضامن بهشت شوم باید شما را برگردانم به صورت اول، ابوسیر عرض کرد: آقا من احتیاج به تماشای این مردم بدسیرت ندارم، مرا برگردان به صورت اول خودم، من هیچ چیز را با بهشت معاوضه نمی کنم. آنگاه امام باقر الله دست بر چشم او کشید و مثل اول نابینا شد.

١- بحار ج ١١ / ص ١٨٢.

### ابوبصير چه مىبيند؟

در ایام موسم حج بود. ابوبصیر در خدمت حضرت امام باقر عص کرد: (ما اکثر الحجیج و اعظم الضجیج)

وچقدر حاجی زیاد است و صدای داد و فریاد همه جا راگرفته است.

امام باقرﷺ فرمود:

# وبل ما اكثر الضجيج و اقل الحجيج،

وبلکه داد و فریاد زیاد است ولی حاجی چقدر کم است.،

آنگاه امام باقر الله ابریصیر فرمود: آیا علاقه داری درستی سخن مرا با جشم خود ببینی؟ سپس حضرت دست خود را روی دو چشم ابریصیر گذاشتند و دعایی خواندند آنگاه ابویصیر گذاشتند و دعایی خواندند آنگاه ابویصیر بینا شدند. امام باقر الله قرمود: اکنون نگاه کن به حاجیها. ابویصیر می گوید: نگاه کردم دیدم بیشتر مردم به شکل بوزینه و خوک هستند و مغرمن چون ستارة درخشان در شب تاریک، در میان آنها از دور دیده می شود. ابویصیر عرض کرد: صحیح می فرمایید حاجی کم است. پس حضرت دعایی خواند و دوباره ابویصیر نابینا شد. ابویصیر از حضرت خواهش نمود همینطور بینا بماند. امام باقر الله فرمود: ما از تو مضایقه نداریم. خداوند هم به تو ستم روا نداشته است. آنچه مصلحت تو بوده برای تو قرار داده است. می ترسم مردم فریقتهٔ ما شوند و فضل خدا را بر ما فراموش کنند. آنگاه ما را در مقابل خدا بپرستند. با اینکه بندهٔ او هستیم و از عبادتش سریبچی نمی کنیم و از فرمانبرداری او خسته نمی شویم و تسلیم او هستیم. (۱)

\* \* \*

١\_بحارالأنوار / ج ١١ / ص ١٨٢.

# پسر عمر و امام باقر

مودی از پسر عمر مسئلهای سئوال کرد، پسر عمر نتوانست جواب آن مرد را بدهد لذا پسر عمرگفت: برو و از آن پسر بیرس و اشاره به امام باقرﷺ نمود و هر چه جواب داد به نزد من بیا و جواب او را به من بگر.

آن شخص نزد امام باقره ش آمد، سنوال خود را پرسید و جواب گرفت. آنگاه پیش پسر عمر آمد و جواب امام باقری را به او گفت، پسر عمر گفت: اینها خانوادهٔ علم هستند. (۱)

# اَسرار بر جابر جعفی سنگینی میکند

امام باقر ه جابر جعفی هفتاد هزار حدیث آموخت و به او فرمود: ای جابر مبن مبادا به کسی اظهار کنی. جابر عرض کرد: آقا فدایت شوم، بار سنگینی بر من نهاده ای با این همه اسراری که به من آموخته ای! و اینک می فرمایید من آنها را به کسی نگریم، گاهی از اوقات چنان سینه ام به جوش می آید که حالت شبیه به جنون به من دست می دهد.

امام باقر الله فرمود: هر وقت اینطور شدی به طرف فبرستان برو و در آنجاگودالی را حفر کن و سپس سر خود را درون آن گودال قرار بده و بگو «محمد بن علی» چنین و چنان گفت.(۲)

١\_بحارالأنوار/ج ١١ / ص ٢٠٤.

۲- بحارالاُنُوار/ج ۱۱ / ص ۱۲۶- در حدیث دیگری است که پس از نسمهادت اصام باقر ﷺ جابر به حضرت صادق ﷺ مرض میکند پدرت ۷۰ هزار حدیث به من آموخته و اسام صنادق ﷺ او وا چنین راهنمانی مرکند

# قتاده عالم بصره در خدمت امام باقر ﷺ

ابو حمزة ثمالی می گوید: در مسجد پیامبر اکرم ﷺ نشسته بودم مردی جلو آمد و به من سلام کرد و گفت: شما چه کسی هستی؟ من گفتم: یک نفر از اهل کوفه هستم، چه کار داری؟ آن مرد گفت: تو حضرت باقر محمد بن علی را می شناسی؟ ابو حمزه گفت: آری، با او چه کار داری؟

آن مردگفت: چهل مسئله آماده نمودهام تا از او بهرسم تا هر چه درست بـود بگیرم و هر چه صحیح نبود رهاکنم.

ابوحمزه به اوگفت: تو آنقدر عالمی که بین حق و باطل فرق میگذاری؟ آن مردگفت: آری.

ابوحمزه به اوگفت: در این صورت که حق و باطل را می شناسی چه احتیاجی به امام باقر ﷺ داری؟

در اینجا آن مرد ناراحت شده و گفت: شما مردم کوفه گروهی کم طاقت هستید. اگر حضرت باقر را دیدی به من خبر بده.

در همین بین امام باقر الله که با چند نفر از اهل خراسان و عدّهای دیگر از اصحاب که دورش راگرفته بودند و مسجد اصحاب که دورش راگرفته بودند و مسجد شدند امام باقر الله در جایگاه خود نشستند. آن مرد هم به نزدیک امام رفتند و نزد آن حضرت نشستند. ابو حمزه نمالی هم نزدیک حضرت نشستند.

مردم یکایک سئوال خود را از حضرت می پرسیدند و می رفتند. سبس امام باقر الله نگاهی به آن مرد نموده و فرمود: تو چه کسی هستی؟

آن مردگفت: من قتادة بن دعامه بصرى هستم.

امام باقر الله فرمود: تو فقیه مردم بصره هستی؟ قتاده گفت: آری.

.05. .---

حضرت باقر ﷺ فرمود: وای بر تو، مگر نمی دانی که خداوند گروهی از بندگان

خاص خود را حجت قرار داده است. آنها کوههای استوار زمین و ماده فرمان خدا هستند. آنها برگزیدگان دانش هستند که خداوند آنها را قبل از آفرینش انسانها برگزیده است و آنها در آن موقع چون سایه اطراف عرش خدا بودند.

در اینجا فناده مدتی سکوت نمود و سپس گفت: آقا به خدا قسم، من در مقابل دانشمندان بزرگ نشسته ام و ابن عباس را درک کرده ام، امّا هیچگاه در مقابل آنها دلم نلرزیده است آنچنان که در مقابل شما به لرزه افناده است.

امام باقری فی فرمود: تو میدانی در کجا و در مقابل چه کسی قرارگوفتهای؟ تو در مقابل آن خانوادهای هستی که خداوند اجازهٔ ذکر و نام خود را به آنها داده است و صبح و شب به یاد او هستند و هرگز ثروت دنیا و خرید و فروش، آنها را از یاد خدا و نماز و زکات، غافل نمیکند. تو در چنین جایی هستی، ما آن خانواده هستیم. (۱)

قتاده گفت: واقماً راست میگویید فدایت شوم، آن خانه ها که خداوند در این آیه می فرماید خانه های سنگ و گلی نیستند. (۱)

## فقیه بصره در کنار امام باقر ﷺ

زید شحام میگوید: قتادة بن دعامه خدمت امام باقر響 رسید، امام باقر響 فرمود: قتاده، تو فقیه مردم بصره هستی؟

قتاده عرض كرد: مردم چنين ميگويند.

امام باقر على فرمود: شنيده ام قرآن تفسير ميكني؟

قتاده عرض کرد: آرى.

امام ﷺ فرمودند: تو از روی علم تفسیر می نمایی یا به جهالت و نادانی؟

قتاده عرض کرد: از روی علم.

امام ﷺ فرمود: اگر واقعاً از روی علم باشد تو شخصیت با ارزشی هستی، اینک

١- في بيموتٍ آذِنَ الله آنُ تُرفع وَ يذكر فيها اشمه.
 ٢- بحارالانوار / ج ١١.

من یک سؤال از تو میکنم.

قتاده عرض كرد: سؤال خود را بفرماييد.

امام بافر علا فرمود: بگو ببینم خداوند در این آیه در سورهٔ سباً چه منظوری دارد؟ و قَدَّرْنا فیها السَّیْر سیرُوا فیها لیالی و ایاماً آمنین، (۱)

قتاده عرض کرد: منظور کسی است که بازار و توشه و با سواری حلال، قصد زیارت خانهٔ خدا راکند در امان خواهد بود تا به خانوادهٔ خود برگردد.

امام هی فرمود: تو را به خدا قسم، گاهی اتفاق نمی افتدکه شخصی با زاد و توشه و مرکب حلال به جانب مکه حرکت میکند ولی در بین راه دزدها اموالش را بـه سرقت می برند و او را می زنند به طوری که او نابود می شود.

قتاده عرض كرد: چراگاهي اتفاق مي افتد.

آن حضرت فرمود: اگر قرآن را از پیش خود تفسیر کنی باعث هلاکت خود و دیگران می شود. ای فتاده! این آیه مربوط به کسی است که خارج شود از منزل خود با زاد و توشه و وسیلهٔ سواری حلال و قصد این خانه را بکند به این شرط که عارف به حق ما باشد و با دل ما را دوست داشته باشد، چنانچه خداوند در این آیه اشاره می کند که حضوت ایراهیم عرض می کند:

وفَاجْعَل أَفْئِدُه مِنَ النَّاسِ تَهْوِي اِلَيْهِمِ (T)

«خدایا دلهای گروهی از مردم را متوجه خاندان من بکن.»

منظور از توجه، دوست داشتن، دوست داشتن خانهٔ خدا نیست، اگر منظورش خانهٔ خدا بود باید می فرمود: وتهوی الیه، دوست بدارند آنرا، نه اینکه بفرماید وتهوی الیهم، دوست بدارید آنها را، به خدا سوگند! منظور از دعای ابراهیم ما بودیم یعنی اگرکسی با دل ما را دوست داشته باشد حج او قبول می شود و در غیر این صورت قبول نخواهد شد و اگر جنین بود یعنی با دوستی اهل بیت بود آن وقت

١\_سبا / ١٨.

از عذاب جهنم در روز قیامت در امان خواهند بود. قتاده عرض کرد: به خدا دیگر همینطور تفسیر خواهم کرد.<sup>(۱)</sup>

# سؤالات طاووس يماني از امام باقر الله

ابویصیر میگوید: روزی امام باقر الله در مسجدالحرام نشسته بود و در اطرافش گروهی از ارادتمندان آن حضرت جمع بودند. در این هنگام طاووس یمانی با چند نفر از اطرافیان خود وارد مسجد شدند و کنار حضرت باقر الله نشستند.

طاووس يماني به امام باقر ﷺ عرض كرد: اجازه مي دهي سؤالي بكنم؟

امام باقرﷺ فرمود: اجازه داري، هر چه ميخواهي بپرس.

طاووس يماني عرض كرد: چه وقت يك سوم مردم مُردند؟

حضرت بافره فلخ فرمود: اشتباه کردی منظورت این است که چه وقت یک چهارم مردم شردند؟ آن روز روزی بود که قابیل هابیل راکشت. در آن روز مردم چهار نفر بودند: آدم، حواء و قابیل و هابیل، در نتیجه یک چهارم از بین رفت.

طاووس يماني عرض كرد: شما صحيح فرموديد من اشتباه كردم.

طاووس یمانی پرسید: کدام یک از این دو نفر (هابیل و قابیل) پدر مردم جهان هستند؟ امام باقرﷺ فرمود: نسل امروزی بشر از هیچ کدام یک از هابیل و قابیل نیست بلکه نسل مردم از وشیت؛ است که پسر دیگر آدم بود.

طاووس یمانی پرسید: چرا نام آدم را آدم نهادند؟

امام بافرﷺ فرمود: برای اینکه سرشت آدم را از ادیم زمین، یعنی فشر زیرین زمین برداشتند.

طاووس یمانی عرض کرد: چرا دحوّا، را دحوّا، نامیدند؟

امام باقرﷺ فرمود: چون حوّا از پهلوی یک شخص زنده آفریده شد. (پهلوی

١\_بحارالأنوار / ج ١١ / ص ٢٥٢.

آدم)

طاووس یمانی پرسید: شیطان را برای چه ابلیس نامیدند؟ حضرت باقر ﷺ فرمود: چون ناامید از رحمت خدا شده است.

طاووس یمانی پرسید: جنّ را از چه جهت جنّ ناامیدهاند؟

حضرت باقرﷺ فرمود: زيرا آنها ديده نميشوند.

طاووس یمانی پرسید: توسط چه کسی اولین دروغ را در دنیاگفته شد و آن دروغ چه بود؟

حضرت باقرﷺ فرمود: شبطان بود وقتی که گفت: من از آدم بهترم، من از آتش و او از خاک است.

طاووس یمانی پرسید: کدام دسته بودند که شهادت درست دادنـد ولی دروغ میگفتند؟

حضرت باقرﷺ فرمود: آنها منافقین بودند. آن موقعی که گفتند: ما گواهمی میدهیم که تو پیامبری. خداوند در این آبه میفرماید:

إِذَا جَائِكَ الْمُنَافِقِينَ فَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَ اللَّـهُ يَـعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَ اللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الشُنافِقِينَ لَكَاذِبُونَ (١)

زمانی که منافقین نزد تو آمدندگفتند: ماگواهی میدهیم که تو پیامبری، خداوند میداند که تو پیامبری و خداوندگواهی میدهد که منافقین دروغ میگویند.

طاووس یمانی پرسید:کدام پرنده بودکه فقط یک بار پرید و دیگر نخواهد پرید و خداوند جریان آن را در قرآن ذکرکرده است؟

امام باقریم فی فی فی فی از این برنده طور سیناء است. خداوند آن را پرواز داد بر روی بنی اسرائیل به طوری که با پر خود بر سر آنها سایه افکند که دارای انواع عذاب بود، و به همین قسمت اشاره میکند این آیه قرآن:

١ ـ منافقون / ١.

# وَ إِذْ نَتَفْنَا الجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةً وَ ظَنَّو أَنَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ. (١)

وقتی که کوه طور را همچون سایبان بالای سر آنها برافراشتیم که پنداشتند به سوشان فرود خواهد آمد.

طاووس یمانی پرسید: کدام فرستادهٔ خدا بود که از جنّ و بشر و ملائکه نبود و خداوند او را فرستاد و در قرآن جریان آن ذکر شده است.

امام باقر機 فرمود: آن فرستاده كلاغ بود موقعي كه قابيل برادر خود راكشته بود، نعي دانست چگونه بدن او را پنهان كند خداوند در اين مورد مي فرمايد:

لَّبَعَثَ اللَّهُ غُرابًا بِبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيّهُ كَيْفُ يُؤارِي سَوْاَةً اَحْبِهِ<sup>(٢)</sup>

خداوند کلاغی را فرستاد تا زمین را حفر کند در نتیجه پسر اَدم متوجه شد جسد برادرش را چگونه دفن نماید.

امام باقر ﷺ فرمود: او مورچه بود که گفت:

يَا أَيْتُهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسْاكِنَكُمْ لا يَخْطِمَنَّكُمْ شَلَيْمَانُ وَ جُنُودُهُ وَ هُمْ لا يَشْعُرُونَ (٣)

ای مورچهها وارد لانهٔ خود شوید مبادا سلیمان و سپاهش شما را لگدمال کنند در حالی که آنها نمیدانند شما سر راه آنها هستید.

طاووس یمانی پرسید: به چه کسی دروغ بستند با اینکه از جن و بشر و ملائکه نبود و در قرآن نیز بیان شده است؟

امام باقرﷺ فرمود: او همان گرگی است که برادران یوسف گفتند: یوسف را دریده است.

طاووس يماني پرسيد: كدام چيز بودكه كم آن حلال ولي زياد آن حرام بود؟

١- اعراف / ص ١٧١.

۲\_ مانده / ۲۱.

۲- نمل / ۱۸.

امام باقر على فرمود: آن نهر طالوت بودكه خداوند مي فرمايد: الأُ مَن اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ (١)

مگر کسی که یک مشت آب بردارد.

طاووس یمانی پرسید: کدام نماز است که بدون وضو خوانده می شود و کدام روزه است که خوردن و آشامیدن، آن را باطل نمیکند؟

امام باقرﷺ فرمود: نماز بدون وضو، همان صلوات بر پیامبر فرستادن است و اما روزه، این آیه است.

> إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمٰنِ صَوْماً فَلَنْ أَكَلَّمُ الْيَوْمَ أَنْسِيًا (٢) من براى خدا نذر روزه كرفته ام رامروز با احدى سخن نمى كويم.

طاووس یمانی پرسید: بفرمایید آن جیست که کم و زیاد می شود و آن چیست که فقط زیاد می شود و کم نمی شود و چیست که کم می شود و زیاد نمی شود؟

حضرت باقر الله فرمود: آنچه زیاد و کم می شود ماه است و آنچه زیاد می شود و کم نمی شود دریا است و چیزی که کم می شود و زیاد نمی گردد عمر انسان است.

# ابوحنیفه در کنار امام باقر ﷺ

روزی حضرت باقر機 در مسجد نشسته بودند که ابوحنیفه وارد مسجد شدند و کنار آن حضرت آمد و عرض کرد: اجازه می دهی در کنار شما بنشینم؟ امام باقر機 فرمود: تو مردی شناخته شده هستی، میل ندارم در کنار من بنشینی.

ابوحنیفه به سخن امام توجهی نکرده، درکنار امام نشستند و به امام باقر ﷺ عرض کرد: آفا شما امام هستی؟

امام باقر ﷺ فرمود: خير.

ابوحنیفه گفت: گروهی در کوفه شما را امام میدانند.

۱\_بقره / ۲۴۹.

۲- مريم / ۲۶.

امام باقر على فرمود: مى كويى چه كاركنم.

ابوحنیفه گفت: شما نامه ای به آنها بنویس و به آنها اطلاع بده که امام نیستی! امام بافر هم فرود: آنها گوش نمی کنند و دلیل آن این است که آنهایی که حاضرند در اینجا گوش به حرف من نمی دهند، مردم کوفه که غایب هستند. من همین حالا به تو گفتم در کنار من نشین، اما تو نشستی، بقیهٔ مردم هم همینطور، اگر من بنویسم از من اطاعت نخواهند کرد. در اینجا ابوحنیفه نتوانست حرفی بزند. (۱)

#### اصحاب امام باقر ا

اصحاب و یاران امام باقر الله عبارت بودند از جابر بن یزید جعفی، حمران بن اعین، زراره، عامر بن عبدالله بن جذاعه، حجر بن زائده، عبدالله بن شریک عامری، فضیل بن یسار بصری، سلام بن مستنیر و برید بن معاویه عجلی و حکیم بن ابی نعیم.

آرى امام باقر 難 از ضعف حكومت امويان استفاده نمود تبا در نشر معارف اسلامي اقدام نمايد و زمينهاي را براي امام صادق 難 آماده سازد.

# شهادت امام باقر ﷺ

امام باقر هی بوسیله هشام بن عبدالملک به سال ۱۱۴ به شهادت رسیدند، آن حضرت در شامگاو وفات خود به امام صادق ی فرمود: من امشب جهان را وداع خواهم گفت: هماکنون پدرم را دیدم که شربنی گوارا نزد من آورد و نوشیدم و مرا به سرای جاوید و دیدار حق بشارت داد. پس از شهادت آن حضرت بدن مطهر آن حضرت را در قبرستان بقیع کنار آرامگاه امام حسن و امام سجاد هی به خاک سهردند.

١- بحار / ج ١١ / ص ٢٥٥.

# بخش چهاردهم

# فرستادهٔ مردم کاشان نزد امام باقر ﷺ

جمعی از شیمیان و دوستان اهل بیت ﷺ از فین و کاشان دور هم جمع شدند و گفتند: چون از خدمت امام باقرﷺ به دور هستند و از آن حضرت استفاده نمی برند ـ خوب است نامه ای خدمت امام باقرﷺ بفرستند تا یک نفر از آفازادگان خود را برای راهنمایی و تربیت ما و تعلیم قرآن و اسلام و رهبری مردم به جانب ماگسیل فرماید. سپس نامه ای به عامر بن ناصر دادند و او را همراه با تحف و هدایا خدمت امام باقرﷺ به مدینه فرستادند.

از قرائت نامه فرمود: ای دعامر نامه ای رسید و نامه را به آن حضرت داد. امام باقر الله پس از قرائت نامه فرمود: ای دعامر نامه ای که دوستان ما نوشته اند درخواست کرده اند که یک نفر را برای رهبری و هدایت برای آنها بفرستم. اما بعید به نظر می رسد که آنها آمادگی برای جنین امری عظیم داشته باشند و بتوانند از عهدهٔ مسئولیت آن برآیند. پس از چند روزی امام باقر الله جنش بیغمبر الله ای در خواب دید که به او فرمود: ای فرزندم، مردم کاشان که نماینده ای را به طلب رهبری و هدایت نزد تو فرمود: ای فرزندم، مردم کاشان که نماینده ای و حراب منفی به آنها ندهی، تا در روز قیامت نتوانند به تو بگویند که چرا برای ما رهبر نفرستادید؟ که اگر چنانچه نمایندهٔ

خود را فرستاده بودی ما از شما اطاعت میکودیم. پس پسرم علی را روانهٔ آن دیار کن.

امام بافر ها از خواب بیدار شدند و خواب را به فرزندان خودگفتند و فرمودند تا بار سفر برای علمی آماده سازند. آنگاه امام صادق ها دستور دادند که اسباب سفر برای برادر مهیاکردند. پس از آماده شدن اسباب سفر وعلمی، با پدر بزرگوار خود و خداحافظی کرده و از مدینه به طرف کاشان حرکت نمودند.

# ورود سلطان علی به کاشان

مردم کاشان که آماده و منتظر بودند با شنیدن خبر آمدن فرزند امام باقر الله فریاد شوق برآورده، کوچک و بزرگ، زن و مرد حدود شش هزار نفر به استقبال او آمدند. فرزند امام به کاشان وارد و مشغول هدایت مردم شدند و دوستان آقا از خدمتش فیض کامل می بردند. مسجد جامع کاشان محل و پایگاه آن جناب بود، منطقهٔ تحت نفوذ آقا سلطان علی تا منطقهٔ قم کشیده شد و جمعهها نماز جمعه برقوار می گشت و جمعیت فراوانی در آن شرکت می کردند.

در آن زمان قم وکاشان تحت سرپرستی ایالت قزوین بود و استاندار و حاکم کل قزوین دازرق ابرح، بود.

پس از گذشت سه سال، وحارث، ملقب به زرین کفش که حاکم قم وکاشان بود از ترس این که مبادا با جمع شدن مردم به دور وسلطان علی، کمکم حکومتش متزلزل شود و همچنین این خبر به گوش وازرق، برسد و او را از حکومت ساقط کند. این بود که طی ارسال نامه ای به ارباب خود، نوشت: علی بن محمد باقر، سه سال است که به این حدود آمده و مردم بسیاری به دور او جمع شده اند و ما تاب مقاومت و جنگیدن با او را نداریم، هر دستوری دهید اطاعت می کنم.

### دشمن در تدارک جنگ

با رسیدن نامه به دست استاندار قزوین، خشم و عصبانیت سراسر وجود او را فراگوفت و طی حکمی حارث را شدیداً تهدید کرد و نوشت: که سه سال است که سلطان علی به این حدود آمده و مردم را پیرو خود ساخته، اما تو حالا به ما خبر میدهی؟ آنگاه چند فرمانده از اطراف و حوالی قم و کاشان به کمک وحارث، فرستاده و میگوید باید سر وعلی بن محمّد باقره را برای من بیاورید!!

تمام کارها مخفیانه انجام گرفت. نیروهای دشمن در حال آماده باش، لوازم جنگ را آماده نمودند و تمام راهها را بستند تاکسی نتواند به کمک آقا بیاید. وقتی یاران وسلطان علی از این امر آگاه شدند، آمادهٔ کارزارگشته و در درگیری وسیعی که روی داد هواداران وسلطان علی تا مرز پیروزی نهایی پیش رفتند اما با کمال تأسف عدهای از روستاییان اطراف به کمک حاکمان ستمگر آمده و بر علیه لشکر وسلطان علی وارد کارزار شدند و بسیاری از اطرافیان سلطان علی را به شهادت رساندند. در این نبرد وسلطان علی عدهٔ زیادی از آنان را به درک واصل نمودند.

#### شهادت سلطان على

اما از آنجایی که لشکر دشمن روز به روز رو به افزایش بود آقا سلطان علی بر اثر ضعف و بر اثر زخم تبرهایی که به او خورده بود (نقل است هشتاد چوبهٔ تیر به بر پیکر ایشان اصابت کرده بود) به شهادت رسید و آن ملعون سر از بدن مبارکش جدا کرد.

\* \* \*

# بخش يأنزدهم

## بررسی قیام زید

دربارهٔ زید دو دسته روایت داریم، یک دسته روایات که قبل از قبام زید توسط امام باقرً و امام صادق 磐 بیان شده است. و یک دسته روایاتی است که بعد از قبام، از طرف العه 磐 بیان شده است.

در اینجا بیان یک نکته لازم است که بدانیم دستگاه حاکم و ستمگر اموی از ابتدای حاکمیت خویش، تبلیغات گستردهای را علیه خاندان رسالت و اهل بسیت علی به راه انداخته بود و در تمام منابر و خطبههای نماز جمعه بر امیرمؤمنان الله و فرزندان حضرت زهرای می تاختند.

معاویه به مردم عراق و شام فرمان داد تا آنکه حضرت علی ﷺ را سبّ کنند و از وی تیزی جویند، و آن را در منابر علنی سازند.

تا جایی که گروهی از امویان به معاویه گفتند: ای معاویه! تو به آنچه آرزو داشتی رسیدی، اگر از این لعن جلوگیری کنی برای تو بهتر است.

معاویه گفت: نه به خدا، باید آنقدر این مسأله ادامه یابد تا آنکه کودکان با آن رشد

بررسی قیام زید ۱۷۱ / 🕲

کنند و بزرگان با آن پیر شوند، تاکسی فضل علی را یاد نکند.(۱)

بعد از قیام زید؛ دستگاه حاکم اموی تبلیغات و حملات خود را بر علیه خاندان اهل بیت هی شدت بخشیده و جوّ مسمومی را در جامعهٔ آن روز بر علیه زید بوجود آورده بودند.

در این وضع و اوضاع اثمة معصومین ﷺ جه کنند؟ آیا همراه دستگاه اموی بر ضد زید سخن بگویند و همصدا با دستگاه تبلیغاتی اموی شوند؟ این قسمت هم تمدی از ابعاد مظلومیت اهل بیت ﷺ است. در صورتی که قبل از قبام زید، امام باقرﷺ و امام صادق ﷺ زسیده بود، واقع امر را به زید گوشزد نموده بودند. لکن طبع زید تحکل زندگی در آن وضع و اوضاع را نداشت و میگفت: من علیه هشام قیام میکنم حتی اگر نابود شوم آ<sup>(۱)</sup> این است که قبل از قیام او، امام باقرﷺ و امام صادق ﷺ بی نتیجه بودن و شکست و کشت شدنش را به او گوشزد می کودند. از روایات استفاده می شود که پیروزی او امری محال بوده است. و بر این امر محال بود که اشمهٔ هی فرمودند: اگر او بیروز می شد به عهد خود و فا می کرد. این می رساند که نیت او خیر بوده است.

از لحاظ زمانی و مکانی، و شرایطی که برای یک قیام و پیروزی آن لازم است به هیچوجه وضعیت برای زید آماده نبوده است.

روایاتی که از طرف امامان معصوم ایم راجع به زید رسیده است از لحاظ باطن امر قیام زید را بررسی نمودهاند. چه روایاتی که قبل از قیام بیان کردهانـد، و چــه روایاتی که بعد از قیام زید، راجع به او فرمودهاند.

روایات قبل از قیام بی ثمر بودن و شکست خوردن و کشته شدن زید را بـه او گوشزد کردهاند. و روایات بعد از قیام، نبّت باطنی زید را بیان داشتهاند.

١- شرح نهج البلاغه ابن ابى الحديد.
 ٢- اعيان الشيعه / ج ٣٣ / ص ٨٩.

این شبیه یک مسألة معمایی است، که با دقت قابل حل است. به این صورت که چون ائمه هیگا می دانستند که شرایط برای قیام آماده نیست و هر قیامی صورت گیرد به شکست می انجامد، لذا مردم و شیعیان را به پیوستن به زید ترغیب ننمودهاند. اما از آنجایی که بر نیّت خیر زید هم اطلاع داشتند بعد از شهادت او، بنابر نیّت باک مسئله ای براز داشته اند. این اصل را باید در طول بررسی قیام زید بیاد داشته باشیم. مسئله ای که همیشه باید توجه داشت این است که معصومین فقط چهارده نفرند و بقیه حتی برادر امامان هم معصوم نیستند. و در بررسی مسألة زید، او از این قانون مسئله زیست، به هر حال او فردی بوده است که فرزند امام و برادر امام بوده است. و عالم و دانشته اما را نداشته و امکان صدور اشتباه از اشخاصی همچون وی وجود داشته است. او اینگونه تصود داشته که باید قیام کند و در برابر حکومت اموی بایستد و در عین حال طاقت و تحمل زندگی بر حسب دستور امام بافری ای و امام صادق ای از داشته است. و به هر حال آرزو داشته به هر صورتی که باشد یا حکومت اموی را ساقط کند یا در این راه کشته شود و از روایات معلوم می شود او همة این مسایل را بذیرفته است.

## جق حاكم به محيط

از طرفی وضعیت و جوّ حاکم بر محیط آن زمان آنگونه بود که به حساب ظاهر تصوّر می شد اگر فردی از خاندان اهل بیت هی قیام کند، مردم او را پشتیبانی خواهند کرد اما حقیقت امر این بود که: در زمانی که شیعیان به خصوص مردم کوفه اظهار می داشتند که آمادهٔ کمک و یاری اهل بیت هی هستند. و گاه گاهی خدمت اهل بیت می رسیدند و با خدمت یکی از سادات و بزرگان اهل بیت می رسیدند و بین مطلب را اظهار می داشتند همچنانکه در گذشته این مسئله با حضرت امیر و بع بعد با امام حسن هی و سپس با امام حسین و اقع شد و تجربه نشان داده بود که شیعیان آمادگی و شرایط پذیرش حکومت امام معصوم از را نداشتند. آری در زمان

جوّ حاكم به محيط 💮 ۱۷۳ / 🗉

امام باقر ها و امام صادق ها این مسأله تکرار می شود و از آن حضرات ائمه خواستار قیام و نهضت علیه حکومت وقت بودند. لکن چون اثمهٔ معصومین ها از باطن امر و حال مردم باخبر بودند و اسباب و علل یک قیام همه گیر و جهانی را آماده نمی دیدند از پذیرش این امر خودداری میکردند.

در این وضع و حال مردم به سراغ زید رفتند و او را دعوت به قیام کردند روحیهٔ خاص جناب زید و وضعیت خاص اجتماعی که برای زید وجود داشت او را مجبور به قیام نمود. نقش ائمه شخ در این میان بسیار حساس بود. امام باقر الله یا میان میان بسیار حساس بود. امام باقر الله می دانستند که چون زمینه آماده نیست و قیام زید به شکست می انجامد. به اصحاب خاص خویش امر فرمودند که به قیام زید نمیوندند و در مجلس خصوصی به زید می فرمودند که قیام نکند، که کشته خواهد شد و مردم به عهد خود و فا نخواهد شد و مردم به

مسأله ای که قبار عرض کردیم که مردم از امام صادق پ میخواستند که آن حضرت قبام کند حال فرضاً به جای زید امام صادق 紫 قبام کرده بودند چه می شد آیا می دانید اگر چنین می شد چه اتفاقی می افتاد؟

از قیام زید این مسأله باید استفاده شود که راه و فکر اثمهٔ معصومین صحیح و درست و بر حق بوده است. اما زید چون که به هر حال معصوم نبوده است صدور اشتباه از غیر معصوم محال نیست.

با توجه به اینکه در باطن امر، جناب زید نیت پاک و خوبی داشته است هم چنانکه این مطلب از روایات استفاده می شود.

اثمهٔ، قیام زید را بعد از انجام آن و حصول نتیجهٔ آن از دیدگاه باطنی بررسی نمودهاند. و بیاناتی که از طرف اثمهٔ معصومین این بعد از قیام زید صورت گرفته کاملاً مشهود است. یک مسألهٔ بسیار مهم که کمتر به آن توجه شده است مسألهٔ چگونگی قیام زید است که با دقت در متن وقایع کارسایی قیام او کاملاً واضح است. قیام زید است که با دقت در متن وقایع کارسایی قیام او کاملاً واضح است.

این امر آگاه بودند و بر اساس آن بودکه به زید هشدار میدادند. اینک به این روایت توجه کنید.

شمتب غلام حضرت صادق ﷺ می گوید: صدای درب منزل بلند شد، در را گشودم دیدم «زید بن علی» وارد شد، حضرت به کسانی که اطرافش بودند فرمود: به اطاق دیگر بروید و درب را ببندید. زید وارد شد، حضرت صادق ﷺ با او معانقه فرمود و مدتی با حضرت راجع به قیام خود صحبت می کرد کم کم صدای زید بلند شد. زید می گفت: وایگذار این سخنان را، به خدا قسم اگر دست بیعت به من ندهی، بر تو سخت خواهم گرفت! چرا ترک جهاد کرده ای، چرا خانه نشین شده ای، چرا بین خود و مردم مانع و حجاب قرار داده ای حال آنکه از شرق و غرب اموال را نزد تو می آورند.

حضرت صادقﷺ فرمود: ای عمّ، خدا تو را رحمت کند و از تو بگذرد، اما زید در جواب خشونت نمود و گفت وعده من صبح باشد.

# «أَلَيْسَ الصُّبح بقريب»

زید حرکت کرد و رفت، کسانی که حاضر بودند شروع کردند راجع به زید حرف زدن، حضرت فرمود: ساکت باشید، به جز خیر چیزی دربارهٔ او نگویپد، خدا او را رحمت کند.

نزدیکیهای سحر بود که صدای درب منزل بلند شد ، غلام می گوید درب را گشودم دیدم زید وارد شد در حالی که با صدای بلند گریه می کرد و می گفت: یا جعفر به من ترحم نما، رحمت خدا بر تو باشد، از من راضی باش، خدا از تو راضی باشد، بر من ببخش، بخشایش خدا بر تو باشد.

یک بارهٔ آتش بود فرمود: ای زید باکاری که با پسرش جعفر نمودی پیغمبر را اذیت نمودی، پهغمبر را اذیت نمودی، په خدا اگر جعفر از تو نگذرد و راضی نشود شمشیر را میان سینهٔ تو خواهم گذارد. آنگاه از ترس و اضطراب بیدار شده و آمدم تا از من بگذری، حضرت فرمود: خدا تو را رحمت کند، سفارشی داری بگو، تو کشته خواهی شد، بدن تو را بدار خواهند زد و بعداً با آتش خواهند سوخت. در این هنگام زید وصیّتهایش را نمود و از منزل خارج شد.

# ولادت زيد

هنگامی که بشارت ولادت زید به حضرت امام زینالعابدینﷺ رسید، قرآن شریف راگشود و در آن نگریست. نخستین سطر چنین بود:

إنَّ اللَّهَ اشترىٰ مِن المؤمنينَ انفُسَهُم واموالَهُم بِأنَّ لَهُم الجنَّه (١)

همانا خداوند جانها و مالهای اهل ایمان را خریداری کرده است به اینکه بهشت جایگاه ایشان باشد.

حضرت بار دیگر مصحف شریف را بگشود، آیه چنین بود:

وَ لا تَحْسَبَنَ اللَّذِينَ تُتِلُوا في سبيلِ اللَّهِ آمواتاً بل احياة عِنْدَ رَبِّهِمْ
 يُرْزَقُونَ<sup>(۱)</sup>

و البته مهندارید که آنان که در راه خدا شهید شدهاند مردگانند بلکه آنها زندگان ابدی هستند که نزد پروردگارشان روزی داده می شوند.

سوم بار این آیه آمد:

وَ فَضَّلَ اللَّهِ المُجْاهِدِينِ عَلَى القَاعدِينَ أَجْراً عظيماً (٣)

خداوند مجاهدان را بر بازنشستگان به اجر و ثوابی بزرگ برتری داده است.

١- توبه / ١١١.

٢- ال عمران / ١٤٩ .

٣- نساء / ٩٥.

در این هنگام امام زین العابدین 拳 فرمود: به خدای سوگند مرا بـدین مولود تعزیت گفتهاند، و وی هر آینه از شهداست.(۱)

# محل زندگی زید

زید در مدینه در خانهٔ حضرت علی از ندگی کرده است. پس از آنکه به فرمان خداوند، در مهای مسجد، جز درب خانه امیرمؤمنان ایش بسته شد، فرزندان امیرمؤمنان در آن خانه اقامت داشتند و درب آن خانه به طرف مسجد باز بود تا امیرمؤمنان در آن خانه اقامت داشتند و درب آن خانه به طرف مسجد باز بود تا زمان وعیدالملک بن مروان، که خواست آن باب را مسدود سازد. در این حال وزید بن علی، در آن خانه ساکن بود. به وی تکلیف خروج از خانه را کردند، جناب زید پن علی، در آن ستم بانگ به آسمان بلند کردند. زید بن علی از آن اجحاف و شکنجه به قبر مطهّر حضرت رسول ایش پناه برد و اعتکاف گزید و آن خانه را خراب کردند. با این حال زید النزام و مجاورت حرم مطهّر را ترک نکرد و از مدینه بیرون نرفت، تا روزگار عبدالملک میری شد و نوبت به هشام بن عبدالملک رسید، هشتام نیز بر همان طریقهٔ اسلاف خویش در اذبّت و ضرر زدن به خاندان شریف بهام بیروی هید و شور زدن به خاندان شریف بهام بیروی هیداندان شریف

### اختلاف زيد با پسر عمهٔ خود

زید پیوسته با جعفر بن حسن و سپس با عبدالله منازعه می کرد تا اینکه هشام بن عبدالملک، خالد بن عبدالملک بن حارث بن حکم را والی مدینه گردانید. پس زید و عبدالله به نزاع پرداختند و عبدالله به زید خشونت نشان داد و گفت: ای پسر کنیزی هندی. زید بخندید و گفت: جنین کردی سپس از مادر او به جیزی یاد کرد.

١- بحارالانوار / ج ١١ / ص ٣٩.
 ٢- جنة النعيم / ص ٨٧.

زید در شام ۱۷۷ ∕ ₪

مداینی می گوید: جون عبدالله، زید را جنین گفت، زید گفت: آری به خدا سوگند، مادرم پس از وفات سید خویش صبر کرد و از آستان خویش گام فرا ننهاد (ازدواج دیگر نکرد) چون غیر او صبر نکرد (مادر عبدالله که عمهٔ زید بود) بعد از آن زید پشیمان شد و از عثماش خجلت می کشید و تا چندی پیش او نمی رفت. تا آنکه عمه اش پیام فرستاد که ای برادر زاده ام، من می دانم که مادر تو به نزد تو چنان است که مادر عبدالله به نزد عبدالله.

پس از این منازعه ها، خالد بن عبدالملک به آن دو پیام فرستاد وگفت: فردا صبح پیش من آبید فرزند عبدالملک نباشم اگر به کار شما فیصله نبخشم.

در آن شب مدینه چون دیگی جوشان بود، یکی چنین میگفت و یکی چنان. یکی میگفت: زید این گونه بیان کرد، و یکی میگفت: عبدالله آن گونه اظهار نمود. صبح خالد در مسجد نشست و مردم هم اجتماع کردند. گروهی شماتنگر و گروهی غمگین بودند خالد آن دو را احضار کرد و دوست می داشت که آن دو یکدیگر را شمات کنند.

عبدالله میخواست سخن بگوید، زیدگفت: ای ابا محمد شتاب مکن، همهٔ بندگان زید آزاد باشند اگر با تو پیش خالد مخاصمه کنم. سپس روی به خالد کرد و گفت: ای خالد، ذرّیهٔ رسول خدا ﷺ را برای امری جمع کردی که این کار را نه ابوبکر و نه عمر انجام نمی داد... سپس مشاجراتی بین زید و خالد صورت گرفت و از مجلس خارج شدند.

### زيد در شام

زید روانهٔ شام شد و خواست به دیدار هشام رود اما هشام بن عبدالملک به وی اجازهٔ ملاقات نمی داد. زید نامه می فرستاد و هشام هر بار در ذیل آن می نوشت: وارجع الی امیرك، به امیر خود رجوع كن.

زید میگفت: به خدا هرگز به نزد خالد رجوع نخواهم کرد.

عبدالله بن جعفر میگوید: در یک بار دیگری «زید بن علی» بر هشام بن عبدالملک وارد شد و به هشام گفت: که قرض بسیار و حواثجی دارد. هشام حاجتش را بر نیاورد واز وی روی گردانید و کلامی سخت بر زبان آورد.

زید از نزد هشام خارج گشت در حالی که میگفت: رما اَحَبُّ الحیات اَحَدٌ قَطُّ إِلاَّ ذَلَّ)

هیچ کس نبود که زندگی دنیا را دوست داشت مگر آنکه ذلیل شد.(۱)

### توهين هشام

یک بارکه زید به شام رفته بود، به ملاقات هشام رفت. ابن ابی الحدید در این باره میگوید: هشام به زیدگفت:

# فَمَا يَصْنَع آخُوكَ الْبَقَرة؟

زید به غضب آمد چنانکه نمی توانست در پوست خود بگذیجد. سپس گفت: رسول خداﷺ او را باقر نام نهاد و تو او را بقره می نامی. شدید است آنچه اختلاف دارید. چنانکه در دنیا با او مخالفت نمودی در آخرت نیز او را مخالفت خواهی نمود. او داخل بهشت می شود و تو داخل دوزخ خواهی شد.

هشام به نوکران خود گفت: دست این احمق را بگیرید و از مجلس بیرون اندازید. نوکران هشام، زید راگرفتند و بیرون بردند.<sup>(۲)</sup>

زید در هر مجلسی که با هشام برخور می کرد او را می کوبید و بر غرور و نخوت او ضربه وارد می کرد خلیفه ای که کسی جرأت نداشت به او بگرید بالای چشمت ابروست اما زید با کمال صراحت همهٔ بدی های او را در مقابل اطرافیانش می شمرد، حتی روزی زید بر هشام وارد شد و به او گفت: السلام علیک یا احول سلام بر تو ای لوج چشم، و هشام لوج چشم بود.

١ ـ طبقات ابن سعد /ج ٩ / ص ٢٣٩ .

٢ ـ شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد /ج ١ / ص ١٧٩ .

نقشهٔ هشام برای زید ۱۷۹ / 🐵

### مسافرتهای زید

این صورتهای گوناگرن مذاکرات زید با هشام، که در تاریخ بیان شده و به سفر مین اولاد حضرت سفرهای متعدد زید مربوط می شود. به قول ابوزهره، زید در میان اولاد حضرت فاطمهٔ زهرای به کثرت مسافرت و انتقال معروف بود. و در تاریخ آمده که زید بارها به شام سفر کرده و به کوفه رفت و آمد ها بود که شخصیت آن جناب در میان کوفیان جا افتاده بود.

## نقشهٔ هشام برای زید

طی سفری که زید به شام کرد و می خواست به دیدار هشام رود، هشام نقشه ای را طرح کرد که در تاریخ چنین آمده است:

هشام در ژصافه در روز ملاقات با زید قبلاً شامیان را دعوت کرده بود تا همهٔ جاها را در مجلس برکنند، و محلی برای زید خالی نباشد.

زید وارد شد و چون جایی برای نشستن نبود مجبور شد در پایین مجلس نشمند.

هشام گفت: ای زید به من خبر دادهاند که تو از خلافت یاد میکنی و آن را آرزو داری، در حالی که اهل آن نیسنی و کنیززادهای.

زید گفت: یا امیرالمؤمنین!! ترا پاسخی هست. هشام گفت: بگو، زید گفت: هیچ کس برتر به نزد خدا و بلند مرتبهتر پیش او از پیامبری که وی را مبعوث گردانید نیست. اسماعیل از پیامبران بود و بهترین پیامبران حضرت محمد ﷺ از فرزندان اوست. اسماعیل کنیز زاده بود و برادرش همچون تو آزاد زاده بود پس خداوند او را بر برادرش برگزید. و بهترین انسانها را از او به وجود آورد. کسی که جدّش رسول الله ﷺ باشد باکی نیست که مادرش کیست.

هشام به وی گفت: خارج شو، زید گفت خارج می شوم، سپس مرا نخواهی دید

مگر جایی که ناخوشایند تو باشد.

#### رنجش زيد

این رفت و آمدها برای بزرگی چون زید، رنج آور بود، و از آن دردناکتر رفتاری بود که هشام در مواجهه با زید داشت.

این اثیر ذکر کرده که زید از مجلس هشام عازم کوفه شد و محمد بن عمر به او گفت: ای زید، ترا به خدا سوگند می دهم که به سوی اهل خویش بازگردی و به کوفه داخل نشوی که کوفیان به تو وفا نکنند. زید نپذیرفت و به وی گفت: دهشام، ما را چون اسیران، بدون گناهی، از حجاز به شام سپس به جزیره سپس به عراق می بزد با ما بازی می کند.

## ورود زيد به كوفه

آری زید واردکوفه شد. مردم و شیعیان که از ورود او به کوفه آگاه شدند، آغاز بـه رفت و آمد به نزد زید بن علی کردند و از او خواستند تا خروج کند. و میگفتند: ما امید داریم که تـو منصور باشی و ایـن زمان، زمانی باشـد که بنی امیّه در آن هلاک گـردند.

زید در کوفه بود تا آنکه، وبوسف بن عمره دربارهٔ او پرسش کرد، گفتند: او در کوفه است پس شخصی را فرستاد به نزد زید که از کوفه بیرون برو، بار دیگر یوسف بن عمر به دنبال زید فرستاد، گفتند: هنوز در کوفه مقیم است و نرفته است. پس فرستاده ای فرستاد و زید را به رفتن ترغیب کرد. اما زید بهانه آورد که باید چیزهایی بخرد، و خیر داد که در حال بستن جهاز سفر است. چون اصرار یوسف را در کار خود دید آماده شد و سپس از کوفه خارج شد تا به قادسیه رسید.

# خروج زيداز كوفه

وقتی شیمیان از خروج زید آگاهی پیدا کردند به دنبال زید راه افتادند و به نزد زید رسیدند و گفتند: از نزد ما به کجا می روی در حالی که یکصد هزار نفر مردم کوفه با تو هستند و فردا در کنار تو شمشیر می زنند و در برابر تو از اهل شام جزگروهی اندک نیستند؟ اگر قبیلهای از قبایل ما مانند و مذحج، یا وهمدان ه یا دمیم، یا و بکر، به مقابله با آنها گمارده شوند به اذن خدا ترا از ایشان کفایت می کنند. ترا به خدا سوگند می دهیم که بازگردی. جنان پافشاری کردند تا او را به کوفه بازگرداندند.

#### بیعت کوفیان بازید

آری؛ درکوفه شیعیان و دیگران به نزد زید رفت و آمد داشتند و بیعت می کردند تا آنکه تنها در کوفه شمارهٔ بیعت کنندگان به پانزده هزار نفر رسید به غیر از کسانی که در مداین و بصره و واسط و موصل و خراسان و ری و گرگان قبول بیعت کرده بودند، و زید ده ماه در کوفه بماند و در این مدت فرستادگان به نواحی اطراف و شهرها می فرستاد و بیعت می گرفت (۱۱ که جمعاً جهل هزار نفر با او بیعت کردند.

#### نصيحت داود بن على به زيد

در هنگامی که مردم با زید بیعت می نمودند دداود بن علی به زید گفت: ای پسر عمّه این گروه تر امی فریبند. آیا اینان ترک باری کسی را نکرده بودند که به نزد ایشان از تو عزیزتر بود؟ (جد تو علی بن ابیطالب ( اکا کشته شد، و پس از او با حسن الله بیعت کردنده سپس بر او هجوم بردند و عبایش را از گردنش کشیدند و خیمهاش را غارت کردند و مجروحش ساختند. آیا جدّت حسین را دعوت نکردند و برای او به

١ ـ مقاتل الطالبيين / ص ٥٤ .

مؤكّدترين قسمها سوگند نخورده بودند؟ سيس ياريش را ترك كردند و او را رها كردند و بدين مقدار رضا ندادند بلكه او راكشتند. اي زيد، اين مردم را رهاكن. مردم گفتند ای زید: این مرد نمی خواهد تو پیروز شوی، و می پندارد که او و خاندانش (۱) بدین امر از شما سزاوارتر هستند.(۲)

#### نصيحت سلمه يه زيد

همچنین سلمه بن کُهَیل به نزد زید آمد و از فرابت زید نسبت به رسول خداکی 📆 و حق او سخنانی گفت. آنگاه زید نیز سخنانی را ایراد کرد.

سپس سلمه گفت: اي زيد من امان ميخواهم. زيد گفت: سبحان الله! كسي. همچون تو از من امان مي خو اهد؟!

سلمه مي خواست اصحابش اين را بشنوند.

زید گفت: امان داری.

سلمه گفت: تو را به خدا سوگند می دهم، چند تن با تو بیعت کرده اند؟ زيد گفت: چهل هزار نفر.

سلمه گفت: چند نفر با جدّت سعت كردند؟

زيد گفت: هشتاد هزار نفر.

سلمه گفت: جند نفر با وي بماندند؟

زيد گفت: سيصد نفر.

سلمه گفت: تو را به خدا سوگند، تو بهتری با جدّت؟

زيد گفت: جدّم.

سلمه گفت: مردم روزگاری که تو در میان آنها خروج کردهای بهترند یا مردم روزگاری که جدّت در میان آنها خروج کرد؟

١- برادر داود، محمد بن على بودكه داعيان به خراسان و عراق مىفرستاد و بيعت مىگرفت. ٢- تاريخ طبري / ج ٨ / ص ٢۶۴ .

زید گفت: مردم روزگاری که جدّم در میان آنها خروج کرد.

سلمه گفت: آیا طمع داری که اینها با تو وفاکنند، در حالی که آنان با جدّت مکر کردند؟

زید گفت: با من بیعت کرده اند، و بیعت به گردن من و به گردن آنها واجب گردیده ست.

سلمه گفت: آیا موا اجازه می دهی که از این شهر بیرون روم.

زیدگفت: برای چه؟

سلمه گفت: بیم آن دارم که در امر تو حادثهای پیش آید و من نتوانم خود را نگه دارم.

زیدگفت: ترا اجازه دادم سپس سلمه به سوی یمامه رفت.

#### ابوحنيفه بشتيبان زيد

در شمارش بزرگان و علمایی که با زید بیعت کردهاند در تاریخ نام عده فراوانی به چشم می خورد که می توان از ابو حنیفه نام برد.

ابو حنیفه یکی از شاگردان زید بن علی بود که بیش از دو سال از درس زید در کوفه استفاده میکرد، در هنگام قیام، زید پیامی را برای ابوحنیفه فرستاد تا با او همراه شود و او را در قیامش کمک کند.

فضل بن زبير، پيام زيد را براي ابوحنيفه آورد.

ابوحنیفه پرسید: بگو ببینم از فقهاء و علماء چه کسانی با زید بیعت کردهاند و به او پیوستهاند.

گفتم: سلمة بن كميل، يزيد بن ابي زياد، هارون بن سعد، هاشم بن بديد، ابوهاشم رماني و حجاج بن دينار و عدهاي ديگر از علماء و فقهاء در اين نهضت با زيد همراهند.

در اینجا ابوحنیفه، زید را با عظمت یاد کرد و راجع به قیام وی گفت: من به مردم

کوفه اعتماد ندارم، همانطوری که پدران او را تنهاگذاشتند با او هم چنین کنند، اگر چنین نبود، من به قیام او کمک می کردم و او را با جان خود یاری می دادم، چون می دانم دعوت و نهضت او حق است آنگاه به فضل گفت: از قول من به زید بگو، من کمک مالی به شما می دهم. و در راه جهاد با دشمنانت تو را با امکانات خود یاری می کنم و نزد من اموالی است که در راه این نهضت به تو می سپارم و شما تا می توانید اسب و اسلحه تهیه کنید و قدرت ارتش خویش را افزایش دهید آنگاه ابو حنیفه سی هزار درهم به فضل داد تا به زید بدهد.

آری ابوحنیفه نسبت به زید اعتقادی نیک دانست، چنانکه زمخشری در تفسیر کشّاف ذیل آیه! ولاً پنٔال عَهْدِی الظّالِمپرِّهٔ (۱۱ گفته است «ابوحنیفه در نهان فتوی میداد که مردم باید یاری زید بن علی را واجب شمرند، و وجوه و اموال را نزد او ببرند.

امروز نزدیک به نیمی از اهل سنّت به مذهب ابوحنیفه هستند.

ابوحنیفه از زید اخذ علم کرد، او را بزرگ می داشت و با میلی شدید زید را دوست می داشت و یاریش می نمود و هر که را به راه وی بود تنجلیل می کرد، و دربارهٔ خووج زیدگفت:

> ضَّالهَا خروجه خروج رسول اللهﷺ يوم بدر. خروجش به خروج رسول اللهﷺ در روز بدر میماند.

#### ازدواج زيد در كوفه

هنگامی که زید به کوفه وارد شد دختر عبدالله بن ابی الفنبّش ازدی را به زنی گرفت. این وصلت به سبب آن بود که روزی مادر آن دختر به نام ام عمرو بنت صلت که شیعی و زیبا بود و از حضور زید در کوفه خبر یافت به نزد زید آمد که بر او سلام

١- بقره / ١٣٤ .

گوید، زنی بود زیبا و درشت اندام و جاق که سِنّی از او گذشته بود، لکن آثار بهری در وی دیده نمی شد. جون به نزد زید رسید و سلام کرد، زید گمان برد که جوان است. و چون سخن گفت فصیحترین مردم بود، و منظری نیکو داشت. از نسبش پرسید، خبر داد که از کدام طایفه است.

زید او راگفت: خدایت رحمت کند آیا مایلی تا با من ازدواج کنی؟

گفت: خدایت رحمت کند، اگر به فکر ازدواج بودم به تو رخبت داشتم. پرسید: مانع تو جیست: گفت: جنین نیست من راضی هستم، پرسید: تو از کبر سن بدوری. گفت: خدایت رحمت کند، من بر حال خود و آنچه از روزگار بر تو نمی دانی و از کبر سن بدوری. گفت: خدایت رحمت کند، من بر حال خود و آنچه از روزگار بر من وارد آمده داناترم، اگر قرارم بر ازدواج بود، هیچ کس را برابر تو نمی دانستم، اما دختری دارم که پدرش پسر عم من است و از من زیباتر است، و اگر بخواهی او را به تو می دهم، گفت: آفریننده و نگارگر وی نخواسته است تا او را مثل من کند، بلکه سفیدتر، خوش چهرهز، تنومندتر، دلیرتر و شکیل تر ساخته است. پس زید بخندید و گفت تو را فصاحت و بیان نیکو بخشیده اند، پروردهٔ حجازم و دخترم پروردهٔ کوفه، نمی دانم شاید که دخترم زیان اهل کوفه را آموخته باشد. زید گفت: من را بین باب وقوفی ندارم چون من آموخته باشد. زید گفت: من در این باب کراهتی ندارم. سپس و عدهای نهادند و نزد دختر رفتند و زید او را به حبالهٔ ازدواج خویش درآورد، و با او بود و از او صاحب دختری شد سپس از دنیا رفت و زید شیفتهٔ او بوده. (۱)

## اندام زيد

زید از نظر جسمی، پیکری درشت و ورزیده و قامتی بلند داشت. ابوالفرج اصفهانی در مقاتل الطالبین در باب درشتی اندام وی سخن رانده است. وی از قول

١- تاريخ طبري / ج ٨ / ص ٢٤٧ .

هشام به نقل از نصر بن قابوس در ذکر ازگرر برآوردن جنَّهٔ آن حضرت پس از دفن گفته:

به خدا وقتی او را می آوردند مشاهده کردم که او را بر روی شتری با طناب بسته بودند، و پیراهنی زرد که از هرات بود بر تنش بود. چون او را بر در قصر به زمین افکندند مانند کوهی بود.(۱)

زيد از لحاظ قيافه جسماني داراي قدرت فوق العادهاي بوده است.

داو مردی بلند قامت و زیبا منظر و سپید رنگ و خوش سیما بود، چشمانش درشت و ابروانش به هم نزدیک بود و ریشی انبوه داشت، سینهاش پهن و جهارشانه و میان باریک بود، پیشانی وسیع و بینی کشیده داشت، موی سر و محاسنش سیاه ولی درگونههایش تعدادی موی سفید بوده.

# زيد با قرآن

زید را حلیف القرآن میخواندند و خود میگفت: سیزده سال با قرآن خملوت کردم، خواندم و تدبّر نمودم، و آیمای که از آن رخصتِ طلب رزق مفهوم گردد پیدا نکردم، و ابْتَغُوا مِن فَضْل اللَّه (۲) را جز عبادت و فقه نیافتم. (۲)

#### گفتگوی احول با زید

اِبان گفت: احول (<sup>12)</sup> به من خبر داد که: وزید بن علی بن الحسین هید د آن حال که مخفی بود به سوی او کسی را فرستاد. احول میگوید: من به نزد او رفتم، زید به من گفت: ای اباجعفر چه می گویی اگر یکی از ما شب هنگام به نزد تو آید، آیا با وی

١\_ مقاتل الطالبين / ص ٥٧ .

۲ ـ قصص / ۷۳ .

٣- خطط مقريزي / ج ٢ / ص ٣٠٧.

٣ ـ وي محمد بن على بن نعمان ابوجعفر كوفي ملقب به مؤمن الطاق و صاحب الطاق و احول است.

#### خروج خواهي كرد؟

احول گفت: به وی گفتم: اگر بدرت یا برادرت باشد یا او خورج می کنم. زید گفت: من عزم دارم خروج نمایم تا با این قوم جهاد کنم، پس با من خروج کن. احول می گفت: من عزم دارم خروج نمی کنم فدایت گردم، زید گفت: آیا به جان، از من دریغ می ورزی؟ احول گفت: همانا برای انسان یک جان است، پس اگر خدای را در زمین حجّتی باشد، پس متخلف از تو ناجی و خروج کننده با تو هالک است، و هرگاه خدای را در زمین حجّتی نباشد، پس متخلف از تو و خروج کننده با تو برابر خوامند بود.

زید گفت: ای اباجعفر، با پدرم بر سر سفره می نشستم، و تکه گوشت بزرگ در ده دهان من می گذاشت، و لقمهٔ داغ را از روی محبّت بر من سرد می کرد تا خنک شود. و آیا از حرارت آتش بر من شفقت نداشت؟ که تو را به این خبر داد و مرا به آن خبر نداد. پس او را گفتم: فدایت شوم، از ترسی که از حرارت آتش بر تو داشت خبر نداد، پر تو خوف داشت که آن را نپذیری پس به آتش درآیی، و مرا خبر داد که اگر بهذیرم نجات یابم. و اگر نپذیرم او را با کی نیست که من به آتش دورزی درآیم. سپس او را گفتم: پیامبران. گفتم: یعقوب به به سف می گی بد:

# «يا بُنَىً لا تَقْصُصْ رُوْيَاكَ عَلَىٰ اِخْوَتِكَ فَيكِدُوا لِكَ كَيْداً، (١)

ای پسر من خواب خود را به برادران حکایت مکن که دربارهٔ تو مکر کنند.

یوسف نیز نگفت تا برادران مکر نیندیشند، و آن را از ایشان مکتوم داشت. پس به همین گونه پدرت از تو پوشیده داشت، چون او بر تو می ترسید.

آنگاه زید به احول گفت: به خدا سوگند، حال که چنین گفتی، هر آینه صاحب تو در مدینه برای من حدیث کرد که من کشته می شوم، و در کناسه مصلوب می گردم، و

١- يوسف / ٥.

همانا نزد او صحیفهای است که در آن قتل و صَلْب من ثبت است.

احول می گوید: پس حج کردم، و امام صادق ∰ را به گفتار زید و آنچه من او را گفتم خبر دادم. سپس امام به من فرمود: او را از پپش رو و از پشت سر و از راست و از چپ و از فرق سر و از زیر قدمها بگرفتی، و راهی برای او نگذاشتی که از آن برود.(۱)

# هدف زید: امر به معروف و نهی از منکر

زمانی که زید میخواست قیام کند در هنگامی که پرچم بالای سوش به اهتزاز درآمدگفت: حمد خداوندی را که دین مراکامل گردانید؛ به خدای سوگند که از رسول خداﷺ شرم می داشتم که فردا در حوض بر او وارد شوم، و در میان امتش امر به معروف و نهی از منکر نکرده باشم.<sup>(۱)</sup>

فریضهٔ امر به معروف و نهی از منکر در ردیف نخستین اهداف وی قرار داشته است.

زید در اجرای این فریضه به هیچ روی بیم و ترسی به خویش راه نمیداد، حتی در پرخطرترین صورت آن که امر به معروف به سلطان جائر و فهّار و ستمکار اموی باشد.

یک بارکه زید نزد هشام بود در ضمن سخن به هشام گفت:

اتَّق اللَّهُ يا هشام. فقال: أوّ مثلك يأمرنى بتقوى اللَّه؟ فقال: نعم، انّه ليس احد دون أن يأمربها، و لا أحدٌ فوق أن يَشْمَعُها

ای هشام از خدا بیرهیز. هشام گفت: آیا کسی چون تو مرا به پرهیزاز خدا امر میکند. زید گفت: آری، همانا هیچ کس در امر به معروف استثناه نشده است. و هیچ کس نیست که از شنیدن آن معاف باشد.

١ ـ اصول كافي / ج ١ / ص ١٧٢ .

٢\_ عمدة الطالب / ص ٢٤٤ .

هر چند امر به معروف به سلطانی جائر همچون هشام، هرگونه خطری را به همراه دارد لکن زید هیچگونه ترسی ندارد. امر به معروف و نهی از منکر سرلوحهٔ فعالیّتها و کارهای زید بوده است.

در زمانی که زید در کوفه مقدمات قبام را فراهم می آورد ابوحمزهٔ شمالی او را دیدار کرد، ابوحمزه میگوید: زید را در کوفه در خانهٔ معاویهٔ بن اسحاق دیدم و بر وی سلام کردم سیس گفتم فدایت شوم!

ما اقدمک هذا البلا، قال: الامر بالمعروف و النهى عن المنكر چه چيزى توا بدين شهر آورد؟ زيدگفت: امر به معروف و نهى از منكر.<sup>(۱)</sup>

## گفتگوی جابر با زید

جابر جعفی میگوید: امام بافرنا به من فرمود: همانا برادر من زید بن علمی خروج میکند و کشته می شود و او بر حق است، پس وای بر آن کس که ترک باریش کند، و وای بر آن کس که با او جنگ کند و وای بر آن کس که با او بجنگد و او را کشند.

جابر میگوید: چون زید بن علی تصمیم به قیام گرفت به وی گفتم: من از برادرت شنیدم که چنین و جنان گفت. پس زید به من گفت:

ويا جابر لا يسعنى ان اسكت و قد خولف كتاب الله و تحوكم الى الجبت و الطاغوت، و ذلك اتّى شهدت هشاماً و رجل عنده يسبّ رسول الله ﷺ فالله ان لم يكن الا آنا و يحيى ابنى لخرجت عليه و جاهدته حتى افنى،

وای جابر مرا مقدور نیست که خاموش پنشینم و از کتاب خدا تخفّف شود و مخاصمه و محاکمه به جبت و طاغوت برده شود، و من نزد هشام حضور داشتم که مردی که نزد هشام بود رسول رسول خدا اللّشِیْ وا دشنام می داد. پس به دشنام دهنده گفتم: وای بر تو ای کافره اگر بر تو دست یابم جانت را میگیرم در این هنگام هشام به من گفت: ای زید کاری به همنشین ما نداشته باش، به خدا سوگند: اگر جز من و پسرم بحیی کس دیگری نباشد بر هشام خروج خواهم کرد و با وی جهاد خواهم کرد تا آنکه هلاک شوم، <sup>(۱)</sup>

#### زید در کنار امام باقر ا

وزید بن علی، بر امام باقر الله وارد شد، و با او نامه هایی از مردم کوفه بود که در آن وی را به جانب خویش خبر داده و از وی را به جانب خویش خبر داده و از او خواسته بودند تا بر بنی امیه خروج کند. پس ابو جعفر الله فرمود: این نامه ها از جانب ایشان ابندایی است یا باسخ نامه هایی است که تو به ایشان نوشته و ایشان را به خروج خوانده ای؟ گفت: ابتدانا از ایشان است، به سبب معرفت ایشان به حق ما و قرابت ما به رسول خدا الله و به جهت آنچه در کتاب خدا از وجوب مودّت و طاعت ما می بابند و برای آن تنگی و عسرت و بلاکه ما در آن هستیم.

امام بافر علی فرمود: فرمانبرداری از جانب خدا مفروض و واجب است، و طریقی است که آن را در امتهای پیشین جاری ساخته و در امت حاضر نیز جاری می سازد و اطاعت برای یک نن از ما و دوستی برای همگی ماست. و...

پس خفیف و سبک نگردانند تراگروهی که یقین ندارند، ایشان هرگز تو را از خدا بی نیاز نخواهند کرد. پس شتاب مکن، و همانا خداوند برای شتاب بندگانش شتاب نمیکند، و از خدای تعالی سبقت مگیر که این بلا تو را زبون کند و بیفکند.

راوی میگرید: در این هنگام زید به خشم آمد و گفت: داز ما آن کس امام نیست که در خانهٔ خود بنشیند و پرده در پیش روی بیاویزد و از جهاد روی بتابد و لکن امام از ما آن کس است که خود را در خطر اندازد و در راه خدا آن چنانکه باید جهاد نماید و از رعیت و حریم خویش و فاع نماید.

سپس امام باقرط فل فرمود:

١- اعيان الشيعه / ج ٣٣ / ص ٨٩ .

برای هر چیز زمانی و برای هر زمانی مذتی تقدیم و تأخیرناپذیر قرار داده است. پس اگر تو بر بیّنه و حجّتی از جانب خداوند میباشی و در امر خود بر بیّن و در حال خود بر بیان واضح مؤید و به حجت متکی هستی، آنچه را در خاطر داری مواظب باشد، و در غیر این صورت اراده مکن امری راکه خود از آن در شک و شبهه باشی، و قصد مکن زوال ملکی راکه حظ آن تمام نگردیده و مدت آن تمام نشده

# برخورد زید با دوستانش

بکار بن ابی بکر حضرمی میگوید: ابوبکر و علقمه به نزد زید بن علی درآمدند، و علقمه از پدرم بزرگتر بود. یکی در سمت راست و دیگر در سمت جب زید نشستند. به آن دو خبر رسیده بود که زید میگوید: از ما امام آن کس نیست که بر خویش پرده فروآویزد. امام آن کس است که شمشیر از نیام برکشد.

ابوبکر که جرأتی بیشتر داشت او را گفت: ای زید (اباالحسین) مرا از علی بن ابیطالب磐 خبر ده، آیا بدان هنگام که بر خود پرده فرو آویخته داشت امام بود یا تا خروج نکرد و شمشیر برنکشید امام نبود؟

زید به سخن او گوش می داد و ساکت بود و به وی پاسخ نمی داد. سه بارکلام را تکرارکرد؛ وی به هیچیک کوچکترین پاسخی نداد. پس ابوبکر به او گفت: اگر علی بن ابیطالب هم امام بود پس رواست که پس از وی نیز امامی باشد که پرده بر خویش انداخته باشد. و اگر علی بدان هنگام که پرده آویخته بود امام نبود، پس تو را چه چیز بدینجا آورد (۲ در این هنگام زید از علقمه خواست تا او را از صحبت کردن باز دارد و او را ساکت کند. (۳)

۱- اصول کافی / ج ۱رص ۳۵۶.

۲ ـ يمنى توهم كه تا حالا قيام نكردهاي، پس امام نيستي.

٣\_اختيار معرفة الرجال / ص ٢١٤.

# افكار زيد

پس از بیعت مردم با زید و اطلاع بوسف بن عمر از این امر، فشار خود را بر یاران زید زیاد کرد و بطور پنهانی به جستجوی فعالیت زید پرداخت. یاران زید که از این امر آگاه شدند، گروهی از سران آنها پیش زید رفتند و گفتند: وحمک الله، ما قولک فی امر یک و عم ؟

خداوند تو را رحمت کند، در شأن ابي بكر و عمر چه مي گويي؟

زید گفت: خدا آن دو را رحمت کند و ایشان را بیامرزد، از هیچیک از افراد خاندان خویش نشنیدم که از ایشان تبری جوید و یا جز خیر چیزی بگوید. گفتند: در این صورت پس چرا خون اهل این خاندان (اهل ببت) را می طلبی، اگر چنانچه آن دو بر سلطنت شما نتاختهاند و آن را از دست شما بدر نیاوردهاند.

زید در جواب آنهاگفت: مهمترین چیزی که در جواب آنچه ذکر کردید میگویم این است که ما از همهٔ مردم به سلطنت رسول الله سزاوارتر بودیم و آن گروه بر ما استبداد ورزیدند و ما را از آن براندند، و این به نزد ما موجب کفر ایشان نمی شود، زمامداری یافتند و میان مردم عدل کردند و به کتاب و سنّت عمل نمودند.

مردم گفتند: ای زید اگر آنها به تو ستم نکردند پس اینها هم ستم نکردند، پس چرا ما را به جنگ با قومی دعوت میکنی که نسبت به تو ستمکار نیستند.

زیدگفت: اینها مانند آنها نیستند، اینها بر من و بر شما و بر خودشان ستمکارند. ما شما را به کتاب خدا و سنت نبی ﷺ میخوانیم که سنتها زنده شوند و بدعها خاموش گردند. پس اگر از ما پذیرفتید سعادت یافتید، و اگر خودداری ورزیدید مرا با شماکاری نیست.

در این هنگام مردم او را ترک کردند و بیعت خود را با او شکستند و گفتند: امام درگذشت؛ و میگفتند که: ابوجعفر محمد بن علی، برادر زید بن علی، امام است و در آن روز وفات یافته بود، و پسرش جعفر بن محمد زنده بود، پس گفتند: امروز افكارزيد 197 / ₪

جعفر پس از پدرش امام ماست، او بعد از پدرش به امر احق است، و پیروی زید بن علی نمیکنیم چراکه او امام نیست.

هنگامی که زید در کوفه با یاران خویش که بیعت کرده بودند خروج کرد، از یکی از ایشان شنید که بر ابوبکر و عمر طعن می زند. پس این را بر آن کس زشت شمرد و وی را نهی کرد، سپس کسانی که با او بیعت کرده بودند از گردش پراکنده شدند زید ایشان راگفت «مرا ترک کردید.»(۱)

علمای زیدیه اینگونه کار زید را توجیه میکنند آنها می گویند: با توجه به اینکه پیروان حضرت زید ـ ترکیبی از همهٔ فرق اسلامی از اهل سنّت و خارجی و مرجئه و معتزله و شیعه بودند می توان گفت که زید جملهای در باب شیخین به صورتی از یکی از شیعیان شنیده بود، و جهت حفظ وحدت این جمع گوناگون، برای اجرای هدف مقدّس و بزرگ او را نهی کرده باشد.

\* \* \*

١- مقالات الاسلاميين / ج ١ / ص ١٣٧ .

# بخش شأنزدهم

### قيام زيد

آغاز اقامت زید درکوفه به سال ۱۲۰ می،باشد ـ چون خروج و شهادت زید در سال ۱۲۲ می,باشد. سال ۱۲۱ را باید سال فعالیت برای قیام به حساب آورد.

آری، بر اثر جنب و جوش مردم کوفه جاسوسان بنی امیه این جریانات را به شام خبر می دادند هشام که بیش از همه کس از اوضاع کوفه متوحش شده بود و از وقتی که زید از شام به کوفه آمده بود فکر راحتی نداشت نامههای متعددی را برای استاندار کوفه به حیره فرستاده و او را از وخامت اوضاع مطلع کرده بود.

زید برای خووج، شب چهارشنبه اولین شب از صفر سال صد و بیست و دو را به اصحاب خویش و حده کرد، این خبر به حاکم کوفه دیوسف بن عمره رسید. پس او به دحکم بن صلت، گفت که وعدهٔ این مردم با زید شب چهارشنبه است پس تو روز سمشنبه جنان کن که، هر آنچه از مردم در کوفه هستند همه را در مسجد برای نماز جمع کن و همهٔ آنها را در مسجد نگاه دار و درِ مسجد را ببند و ده هزار سرباز بر درِ مسجد بگمار تا مردم را در مسجد نگاه دارند و هر که خواست از مسجد بیرون آید گردنش را بزن و تا سه روز مردم را در مسجد نگاه دار، تا هنگاه ی کرد قیام کرد قیام کرد بنابر وعدهٔ مردم با او، کسی نباشد تا او را باری کند آنگاه او را تنها می گیریم و به قتل

قيام زيد 190 / ١٩٥

مىرسانيم.

دحکم بن صلت، همین کار راکرد. او به نزد رؤسای قبیله و پاسداران و کارگزاران فرستاد و آنها را به مسجد آورد. سپس منادی وی نداکرد:

ايّما رجل من العرب و الموالى ادركناه فى رحله فقد برثت منه الدِّمة التوالمسجد الاعظم.

هر مردی از عرب و ایرانی راکه در خانهاش بیابیم جانش از دست رفته است همه باید به مسجد اعظم بیایید.

پس مردم روز سه شنبه به مسجد آمدند. آنگاه در مساجد را بستند و سربازان مسلح بر آن گذاشتند تا مرکه خواست از مسجد بیرون آید او را از دم تیغ بگذرانند. از آن طرف چون شب چهارشنبه رسید و هنگام انجام وعده قیام رسید زید دید کسی بر دورش گرد نیامده است مگر بیست مرد پیادهٔ تیراننداز، و از خاصان او فقط نصر بن خزیمه بود. باران به زید گفتند: یا امیرالمؤمنی، قیام کن، چون قیام کنی و مردمان صدای تو را بشنوند همه بیرون آیند و قیام کنند و تو را باری دهند. در این هنگام زید بر اسب نشست و دنصر بن خزیمه و دیگر یاران هر یک چوبی به دست و بر سر چوب فتیله ای با روغن بسته بودند و آن را روشن کرده بودند. زید وارد شهر شد و باران او در پیش روی او فریاد میزدند: وزید آن منظوی و به همهٔ محلها سر می دورد و می گذشتند تا آنکه آن شب به روز رسید. چون صبح شد دوبست مرد دور زید جمع شده بودند. در آن هنگام زید به نصر گفت: این مردم که با من بیعت کرده بودند کجایند؟

نصر گفت: همهٔ مردم در مسجداعظم زندانی هستند. زیدگفت: این چه عذری است که مردم بگریند ما در مسجد زندانی هستیم. چون من قیام کردم آنها باید از مسجد بیرون بیایند حتی اگر همه کشته شوند. چراکه آنها با من بیعت کردهاند و بیعت آنها هم بیعت تا حد جان بوده است.

#### تنهاثى زيد

کار زید به سختی گرائید و پس از مدتی، درگیری او با عمّال حکومت آغاز گشت. و پس از درگیری عدهای از پاران زید کشته شدند.

در این فرصت زید بن علی که ترک یاری مردم را دید به نزد نصر بن خزیمه آمد و گفت: آیا نغی ترسی که با ما نیز مانند حسین ، الله عمل کنند؟

نصر به زیدگفت: اما من به خدا سوگند، با شمشیر خود به همراه تو آنقدر شمشیر میزنم تاکشته شوم.

سپس نصر بن خزیمه به زید بن علی گفت: همانا مردم در مسجد اعظم محصور هستند ما را به سوی آنها ببر، زید لشکریانش را به سوی مسجد برد.

یاران زید پرچمهای خود را از بالای درها داخل مسجد می کردند و می گفتند: ای اهل مسجد بیرون آیید. و ونصر بن خزیمه، ندا می کرد: ای اهل کوفه از ذَلّت به عرَّت درآیید، به سوی دین و دنیا درآیید که اگر در مسجد بمانید شما نه در دین هستید و نه در دنیا

در این هنگاه زید نیز سخنانی خطاب به اهل مسجد که محصور بودند ایراد کرد و گفت: به خدا سوگند خروج نکردم و بدین مقام نایستادم تا آنکه قرآن را خواندم، و فرایض و سنن و آداب را محکم و استوار ساختم و تأویل را بشناختم همچنانکه تنزیل را شناختم و ناسخ و منسوخ و محکم و متشابه، و خاص و عام و آنچه را کرامت در دین بدان نیاز دارد و از آنها گریز و بی نیازی برایش نیست فهمیدم و دریافتم و خروج من از روی حجت و بینهٔ پروردگار من است و بدان مجهرًم.

در این هنگام لشکریان حکومتی از بالای مسجد سنگ به سوی زید و لشکریانش پرتاب کردند.

درگیری بین نشکریان ویوسف بن عمر، حاکم عراق با نشکریان زید ادامه داشت، مردی از اهل شام که ونائل بن فروه، نام داشت. به پوسف بن عمر گفت: به تير خوردن زيد ١٩٧ / 🏻

خدا سوگند، هرگاه چشمم به نصر بن خزیمه بیفند یا من او را خواهم کشت یا او باید مرا بکشد ـ یوسف گفت: بگیر این شمشیر را، شمشیری به او داد که به چیزی نمی خورد مگر آنکه آن را قطع می کرد.

پس از مدتی در یک درگیری ونائل بن فروه، چشمش به ونصر بن خزیمه، افتاد به سویش شتافت. شمشیری حوالهٔ او کرد و رانش را جدا ساخت. نصر نیز ضربتی بر او وارد کرد و نائل را به قتل رسانید و مدتی نگذشت که نصر نیز درگذشت.

# تیر خوردن زید

درگیری در تمام محلههای کوفه ادامه داشت. اول خروج زید، شب چهارشنبه بود و روز چهارشنبه و پنج شنبه دایماً بین درگروه زد و خورد بود تا آنکه شب شد و یک درگیری بسیار مهمی روی داد و پیروزی با زید بود. دشمن که توانایی مقابله با زید را نداشت از یوسف بن عمر درخواست کمک کرد و گفت: تیراندازان را پیش من بفرست. یوسف، سلیمان بن کیسان کلیی را همراه با عدهای تیرانداز به نزد آنها فرستاد و اینها تیراندازی به سوی زید و یاران او را آغاز کردند. که ناگهان تیری از سوی دشمن آمد و به جانب چپ پیشانی زید اصابت کرد و تا مغز سر فرو رفت. زید بازگشت. لشکریان دشمن گمان کردند به سبب فرارسیدن تاریکی و شب، آنها آنجا را ترک کردهاند.

یکی از باران زید می گوید: ما زید را به منزل هران بن کریمه وارد کردیم گفته شده که آن تیر را شخصی به نام راشد پرتاب کرد و به میان دو چشم زید اصابت کرد. راوی گفت: سر زید در کنار محمد بن مسلم خیّاط بود. یحیی بن زید وارد شد و خود را بر روی پدر افکند و گفت: ای پدر، تو را بشارت باد که به رسول الله ﷺ و علی و فاطمه و بر حسن و حسین (صلوات الله علیهم) وارد می شوی. زید گفت: آری ای بسرم. (۱)

١ عمدة الطالب / ص ٢٤٧ .

#### شهادت زيد

جمعی از باران زید به دنبال طبیب رفتند. طبیب به زیدگفت: اگر این تیر را بیرون بکشم می میری، زیدگفت: مرگ بر من آسانتر است از حالتی که اکنون در آن هستم. دکتر کلبتین (۱) برداشت و تیر را بیرون کشید. زید صبحه ای زد و جان به جان آفرین تسلیم کرد. (۱)

پس از وفات زید، اصحابش تدبیر و اندیشه کردند که او را در جایی دفن کنند تا امویان او را نیابند و او را از قبر بیرون نکشند.

هر کس نظری داشت. یکی از اصحاب گفت: زرهش را به تنش می پوشانیم و در آیش میافکنیم. یکی دیگر گفت: سرش را می بریم و در میان کشتگان می اندازیم ویحییه فرزند زید گفت: نه به خدا، نمی گذارم سگان گوشت پدر مرا بخورند.

سلمة بن ثابت گفت: من بیشنهاد کردم او را به حفرهای می بریم که از آن گیل برمی دارند و در آنجا دفن میکنیم.

این رأی را پذیرفتند. رفتیم و میان دو گودال که در آن وقت آب زیادی در آن بود، کندیم و چون آماده شد او را دفن کردیم و آب بر آن جاری ساختیم، و با ما خلامی سندی بود.

علت بردن غلام سندی آن بود که یحبی، زید را بر دوش آن غلام گذاشت و همراه پنج نفر یاران خاص خود او را در آن محل دفن کردند.

## پیدا کردن جسد زید

روز دیگر یوسف بن عمر، لشکریانش را مأمور کرد تا تمام خانههای کوفه را بازرسی کنند، زنها را به صحن خانه می آوردند و اطاقها را میگشتند و زخمیان را بازداشت میکردند و روز جمعه دخلام سندی، محل دفن زید را نشان داد.

۱ کلبتین، انبری است که با آن دندان میکشند.

۲ـ تاريخ طبري / ج ۸ / ص ۲۷۶.

آنگاه مأموران پیکر زید را از محل دفن بیرون آوردنند و پیکر وزید بن علمی، را بر حماری حمل کردند و وارد کوفه ساختند و سرش را بر نی نصب کردند، و به نزد هشام فرستادند و آنگاه جسدش را درگناسهٔ (۱۰ بنی اسد مصلوب ساختند. و تا زمان حکومت ولید بر دار بود. گفتهاند: به فرمان ولید پیکر زید را پس از چهارسال از چوبهٔ دار فرود آوردند و سوزاندند.

هشام بخاطر قیام زید یک سال بهره و مقرری مردم مکه و مدینه از بیتالمال را قطع کرد.

یوسف بن عمر، ندا داده بود هر که یک سر بیاورد من او را پانصد درهم جایزه می دهم.

محمد بن عباد، سر ونصر بن خزیمه، را آورد. یوسف بن عمر دستور داد تا به او هزار درهم بدهند. احول سر معاویة بن اسحاق را بیاورد و به او هفتصد درهم دادند.

#### قيام يحيى فرزند زيد

پس از شهادت زید، مردی از بنی اسد پیش یحیی آمد وگفت: پدرت کشته شد و اهل خراسان شیعیان شمایند. مصلحت آن است که به آنجا روی.

يحيى گفت: چگونه مي توانم به آنجا بروم؟

آن مرد گفت: اکنون باید پنهان شوی تا زمانی که از جستجوی تو بازایستند. هنگامی که جستجو متوقف گردید، یحیی همراه با چند نفر از یاران خود رهسهار خراسان شد و پس از چندی به ری وارد شد و مدت کمی در آنجا ماند.

آنطورکه در تاریخ است پس از شهادت زید شیعیان خراسان به جنبش درآمدند و شروع به فعالیت کردند و تمام شهرهای خراسان راه آشوب فراگرفت.

در این هنگامه یحیی بن زید وارد ری و سپس وارد بلغ شد. مردم زیادی به دور یحیی جمع شدند و با او بیعت کردند و وعده کردند که با او قیام کنند و با دشمنان او

۱.گناسه از مهمترین اماکن کوفه و مرکز تجمع نجار و بازرگانان یلاد مختلف و محل بسرخورد قبایل و مسافران در کوفه بود.

بجنگند و اطاعت او را بپذیرند.

این خبر به امام صادق ﷺ رسید. امام صادق ﷺ به یحیی نامهای نوشت و او را از این اقدام نهی کرد و به او فرمود: اگر قیام کنی مانند پدرت کشته خواهی شد.

در سند صحيفة كاملة سجاديه است:

متوکل بن هارون میگوید: هنگامی که دیحیی بن زیده از عراق متوجه خراسان بود او را دیدارکردم، پس به او سلام کردم. یحیی گفت: از کجا می آیی؟گفتم: از حج می آیم.

یحبی از اهل بیت خود و از حال امام صادقﷺ پرسید: من خبر حزن و اندوه امام صادقﷺ بر پدرش زید را به او دادم.

یحبی گفت: عموی من محمد بن علیﷺ به پدرم فرمود: ای زید خروج نکن که اگر خروج کنی عاقبت تو چگونه خواهد شد.

> پسر یحیی گفت: آیا پسر عمویم جعفر بن محمد ﷺ را ملاقات کردی؟ گفتم: آری.

> > يحيى گفت: دربارهٔ من مطلبي گفت؟

گفتم: آرى.

يحيى گفت: چه مطلبي دربارهٔ من گفت؟

گفتم: فدایت شوم دوست ندارم که آنچه را که شنیدهام به تو بگویم. یحیی گفت: آیا از کشته شدن مرا می ترسانی هر آنچه را شنیدهای بگو.

گفتم: امام صادقﷺ فرمود: تو کشته میشوی و بر دار آویخته میشوی مانند پدرت. در این هنگام رنگ یحیی تغییر کرد و این آیهٔ قرآن را تلاوت کرد.

يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشْآءُ وَ يُثْبِتُ وَ عِنْدُهُ أُمُّ الكِتَابِ (١)

خداوند مقدرات را محو و یا اثبات میکند و نزد اوست مادرکتابها (که همهٔ مقدرات در اونوشته شده است)

سرانجام یحیی در زمان حکومت ولید قبام کرد و در جوزجانان، در آخر سال

١-رعد / ٣٩.

۵۲۵، در نبرد باگماشتگان نصر سیار، حاکم خراسان، تیری به پیشانیش رسید و به شهادت رسید و به به شهادت رسید او را در جسد او را در جرزجانان بردار کردند و سرش را نزد ولید فرستادند. یحیی در حالی شهید شد که سنش هجده سال بیش نبود.

جسد یحیی بر دار بود تا هنگامی که ابومسلم خراسانی بر خراسان مسلط شد آنگاه ابومسلم گفت: تا جسد یحیی بن زید را از دار فرود آورند و بر آن نماز بخوانند و همانجا(جوزجانان) مدفونش ساختند، و مردم خراسان تا هفت روز بر وی نوحهسرایی کردند. در آن سال در خراسان هر نوزادی که از مادر متولد می شد او را وزید یا ویحیی، نام نهادند.(۱)

در رسالهٔ ثانیه دربارهٔ تهران چنین آمده است:

در آنجا نهری است به نام دسورین و مردم را دیدم که آن را مکروه می دارند و آن را شوم می پتدارند و بدان نزدیک نمی شوند. سبب را پرسیدم. پیری از مردم آن شهر گفت: شمشیری را که دیحی بر زیده بدان کشته شد، در این نهر فسته اند. (۲)

بر طبق قراین نهر اسورین؛ همان اچشمه علی؛ زمان ماست که در شش کیلومتری جنوب شرقی تهران مرکزی است.

پس از شهادت حضرت زید، گروهی از زیدیان به پهنهٔ ری قدیم و تهران کنونی آمدند و در این شهر مقیم شدند. این فرقه در شهر ری مدرسه های معروف داشته اند در این باب درکتاب النقض چنین آمده است:

زیدیان در شهر ری مدرسه های معروف دارند و فقهای بسیار بر این مذهب هستند... در ری سادات بسیارند از نقبیان و ربیسان که این مذهب را دارند.<sup>(۳)</sup>

١-رى باستان / ج ١ / ص ١٣۶.

٢\_ الرسالة الثانيه / ص ٣٢.

٣ قصران / ج ٢ / ص ٧٥٣.

# بخش هفدهم

## وضع قيام كننده

حدیثی از حضرت سجادﷺ در تحذیر اهل بیت از خروج در روضهٔ کافی و وسایل درج آمده است:

وعن على بن الحسين على ، والله لا يخرج واحدٌ منا قبل خروج القائم على الاكان منك منك قرّخ طارَ مِنْ وَكُرٍه قبل أنْ يستوى جناحاه فاخذه الصيان فعش امه (۱)

امام سجادهٔ گلخ فرمود: به خدا قسم هیچ یک از ما خانواده قبل از قیام حضرت قائم گلخ خروج نمیکند مگر آنکه خروج او مثل خروج بچه برندهای است که هنوز بر و بال در نیاورده از لانهاش خارج شود، که در نتیجه گرفتار بچدها شده بیا او به بهازی مشخول می شوند و خروج او به تباهی کشیده میشود(از خروج او هیچ نتیجهٔ مثبتی عاید نشود)

هنگامی که زید بن علی تصمیم به قیام گرفت، امام باقر الله به او فرمود:

پس دربارهٔ خود از خدا بترس از اینکه فردا در کناسه مصلوب باشی. <sup>(۱)</sup> ای زید، مَثَلَ قیامکننده از این خاندان پیش از قیام مهدی ایشـــان، مَثَلَ جوچهای است که بدون آنکه دو بالش پر در بیاورد از لانه خارج شود.

١-روضة كافي /ج ٢ / ١٢٢ ـ وسائل الشيعة /ج ١١ / ص ٣٥.
 ٢-مناقب شهر آشوب / ج ٢ / جز ۶ / ص ٢٧٩ .

چون چنین کند از لانه بیرون بیفتد و کودکان او را بگیرند و با او بازی کنند.

حسین بن راشد می گوید: نزد امام صادق على بودم که من یاد و ذکر زید بن علی را کردم و عیب و بدی زید را گفتم.

حضرت صادق ﷺ فرمود: چنين مكن.

آنگاه امام صادق ﷺ فرمود:

رحم اللّه عمّى (زيداً) آتئ أبى، فقال اريد الخروج على هذه الطّاعية، فقال: لا تفعل، فاتّى أخاف أن تكون المقتول المصلوب على ظهر الكوفة. اما علمت يا زيد، أنّه لا يخرج احد من ولد فاطمه على احد من السلاطين قبل خروج السفياني، الأقتل (١)

خدای عمویم زید را رحمت کند. به نزد پدرم آمد و گفت: من میخواهم بر این حکومت طاقیه خروج کنبه پس امام محمد بافرطخهٔ فرمود: این کار را نکن، من می ترسم از اینکه کشته گردی میس به دار آویخته شوی در کوفه، ای زید، آیا نعی دان که همیج یک از فرزندان قاطعه پیش از خروج سفیانی بر میچیک از سلاطین خروج و قیام نعیکننده مگر اینکه کشته می شوند.

سپس امام صادق機 به من فرمود: ای حسین بدرستی که حضرت فاطمهﷺ خود را از حرام حفظ کرد:

فَحرَّمَ اللَّه دريَّتَها عَلَى النَّار

پس خداوند آتش جهنم را بر ذریّهٔ او حرام گردانید. (۲)

یزید بن خلف میگوید: در حالی که در خدمت امام صادق磐 بودم دربارهٔ زید که در مدینه بود صحبتی به میان آمد. امام صادق磐 فرمود:گویی او را می بینم که به عراق رفته است، دو روز درنگ میکند و روز سوم کشته می شود. سپس سرش را در

۱\_ بحار / ج ۱۱ / ص ۳۸.

٢-كشف العمه / ج ٢ / ص ٣٥٥.

بلاد میگردانند.(۱)

بنا به دلایلی که ذکر شد، امام باقر ها و امام صادف ها ناگزیر بودند تا در برابر قیام زید شیوهای را برگزینند که ظرّ جباران اموی متوجه این امر نشود که ایشان زید را در خروج تأیید یا تشویق میکنند. به نظر میرسد بعضی روایات متوجه این امر است.

ابن نضره می گوید: هنگامی که امام باقر هی به حال احتضار قرار گرفت، فرزندش امام صادق هی را پیش خواند تا عهد امامت را به وی بسپارد. در این هنگام زید بن علی به امام باقر هی گفت: اگر مثال حسن و حسین را دربارهٔ من پیروی کنی امیدوارم منکری انجام نداده باشی.

زید بن علی به برادرش امام بافری پخ برخورد پس امام بافری چه به بارانش فرمود: این برادر مرا می بینید، به خدا سوگند که ادّعا میکند چیزی را که از آنِ او نیست، و مردم را به خود میخواند.(۲

مسعودی در اثبات الوصیّه، در ضمن ذکر وصیّت حضرت امام باقر 磐 به امام صادق幾 نوشته است.

زید پس از من بزودی مردم را به سوی خویش دعوت خواهد کرد، او را بگذار، و با او به منازعه مپرداز، چون عمر او کوتاه است.(٤)

ابن صباح میگوید: بر امام صادق الله وارد شدم، به من فرمود: پشت سوت چه خبر، گفتم: خبری خوش از عمویت زید، وی خروج کرده است و میگوید که او

١- اعيان الشيعه / ج ٣٣ / ص ١٠٢ .

٢ عيون اخبارالرضا / باب ششم.

٣- اعيان الشيعه / ج ٣٣ / ص 50 .

٤- اثبات الوصيه / ص ١٣٨ .

فرزند زن برده است، و او قائم این امّت است، و او فرزند بهترین کنیزان است. امام فرمود: دروغ میگوید، او آنچنان نیست که میگوید، اگر او پیش از قائم این امت خروج کند کشته می شود، آن قائم، فرزند بهترین کنیزکان است. (۱)

سلیمان بن خالد میگوید: امام صادق الله به من گفت: خدا عمّم زید را رحمت کند، نتوانست تا ساعتی از روز را با کتاب خدا کارکند.

سپس فرمود: ای سلیمان بن خالد دشمنان شما در نزد شما چگونه بودند؟ گفتم: آنها کافر بودند. حضرت فرمود: همانا خداوند می فرماید:

حَتَّى إِذَا ٱتَّخَنَّتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِداءٌ (\*)

تا آنکه چون ایشان را از پای درآوردید به قید محکم ببندید، پس یا منّتگذارده بیعوض رهاکنید و یا آنکه عوض و فدیه بستانید و آزادکنید.

حضرت فرمود: خداوند مُنَّ را (بی عوض رها کردن) بعد از النخان (از بهای درآوردن) قرار داد و حال آنکه شما گروهی را اسیر کردید سپس پیش از اثخان آزادشان ساختید و پیش از اثخان منت گذارده، رهمایشان کردید، در حالی که خداوند همز، را بعد از دائخان، قرار داد، تا آنکه بر شما از سویی دیگر خارج شدند و با شما جنگ کردند. (۱

## گفتار امام رضا الله دربارهٔ زید

هنگامی که زید بن موسی در زمان مأمون در بصره قیام کرد و خانه های بنی عباس را در بصره سوزانید. سپس او را دستگیر کرده و پیش مأمون آوردند مأمون به پاس خاطر حضوت امام رضای اورا بخشید و به امام گفت: ای ابوالحسن، اگر زید برادر تو خووج کرد شگفت نباشد، که قبل از او زید بن علی خووج کرد و کشته شد. و اگر

١- الغيبه / ص ١٢١ .

٣- اختيار معرفة الرجال / ص ٣٤٠.

منزلت و مقام تو نزد من عزیز نبود، او را میکشتم، چون آنچه برادرت کرد کوچک نبود.

حضرت امام رضا ﷺ فرمود:

يا اميرالمؤمنين، لاتقش اخى زيداً الى زيد بن على، فَإِنَّهُ كَــانَ مـن علماء آل محمّد. غضب لله عزّوجل فجاهد اعداءه حتى قتل فـى سسله

برادرم زید را با زید بن علی مقایسه مکن. چراکه زید بن علی از علماء آل محمّد بود. برای خدای بزرگ فضب کرد و به جهاد با دشمنان خدای برخاست تا آنکه در راه حق شمهید شد.

مأمون گفت: یا ابوالحسن؛ جه میفرمایید در بارهٔ احادیثی که در مذمّت آنکه دعوی امامت به غیر حق کند رسیده است؟

حضرت امام رضا على فرمود:

إنَّ زيد بن على لم يدَّع ما ليس له بحقّ، و أنّه كان اتقى من ذلك، أنّه قال: ادعوكم الى الرضا من آل محمّد، و انما جاء ما جاء فى من يدَّعى ان الله تعالى نصّ عليه، ثم يدعوا الى غير دين اللّه و يُضلّ عن سبيله بغير علم، وكان زيد و الله ممّن خوطب بهذه الآية: رَ جُاهِدُوا فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوْ آجَمَّناكُمْ (۱)

به واستمی که زید بن علمی آنجه را که حق وی نبود ادعا نکرد. و او برهیزکارتر از آن بود که به غیر حق چیزی طلب کند. او میگذت: من شما را به رضا از آل محمد می خوانسه و اخبیار و دلایلی (م وارده در باب آن کس است که ادّعا کند که خداوند بر امامت او نشی فرموده، سپس کسانی را به خیر دین خدا دعوت کند و ایشان را به غیر علمی به ضلالت افکند، و زید سوگند به خدا، از جمله کسانی بود که بدین کلاخ خدا مخاطب بودند: در راه خدا جمله کنید حق جهاد کردن راه راه شما وابرگزید. (۲)

۱ ـ حج / ۷۸.

٢۔عيون اخبار الرضا / ج ١ / باب ٢٥ .

و لقد حدّثنى ابى موسى بن جعفر، انّه سمع اباه جعفر بن محمد، يقول: رحم الله عمّى زيداً، إنّه دعا الى الرّضا من أل محمد، و لو ظفر لَوَ فَىٰ بِما دعا اليه. و لقد استشارنى فى خروجه. فقلت له: يا عمّ، ان رضيت ان تكون المقتول المصلوب بالكناسة فشأنك. فلمّا ولّى، قال جعفر بن محمد: ويلّ لمن سمع واعيته فلم يُجِبّهُ

به واستی مرا خبر داد پدرم موسی بن جعفر ﷺ که از پدرش جعفر بن محمد ﷺ شنید که فرمود خفد ارحمت کنند عم سن زید راه معانا که وی به رضا از آل محکد دعوت می کرد. اگر پیروزی می یافت بدانیجه مردمان را دعوت به آن می کرد حمل می نمود. و چین برد که در باب تهام خویش با من مشورت کرد، گفتم: این عبّه آگر رضا می دهمی که مقتول و عصلوب در کامت باشی پس به قصد خود باش، چون دست به کار شد: جعفر پن محمد بین محمد منظر فرمود: رای بر آن کس که فریاد وی را بشرد و راجایش نکنند. (۱)

### نظر امام صادق الله راجع به زيد

عمرو بن خالد ميگويد:

عبدالله بن سبایة گفت: ما هفت تن بودیم که به مدینه وارد شدیم و خدمت امام صادق این رسیدیم. امام صادق این فرمود: آیا نزد شما از عم من زید خبری هست؟ گفتیم: یا خروج کرده و یا آنکه به زودی خروج خواهد کرد. حضرت فرمود: اگر خبری به شما رسید مرا با خبر سازید. پس از آن چند روزی در مدینه ماندیم تا آنکه رسول دبسام صیرفی؛ نامهای آورد و در آن نوشته بود:

زید بن علی روز چهارشنبه اول صفر خروج کرد، روز چهارشنبه و پنجشنبه به جنگ ادامه داد و روز جمعه کشته شد و با او فلان و فلان نیزکشته شدند.

سبس به نزد امام صادق الله رفتيم و نامه را به آن حضرت تقديم كرديم، حضرت صادق الله ناخواندند و گريستند و سيس فرمودند:

إِنَّا لِلَّهِ و إِنَّا الله راجعون عند اللَّه احتسب عمّى، إِنَّه كَان نِعْمَ العمّ، إِنَّ

١- عيون اخبار الرضا / ج ١ / باب ٢٥.

غتی کان رجاز لدنیانا و آخر تنا، مضی و الله عشی شهیدا کشهداء استشهدوا مع رسول الله و علی و الحسن و الحسین صلوات الله علیهم ما از خدایم و علی و الحسن عمر از زد خداوند می طلبم، ما از خدایم و یک او عمی نیک بود. معانا عم من مروی بود برای دنیای ما و آخرت ما به خدای سوگند، عمر شمهدای است معاند غهدادی که با رسول خدا و علی و حسن و حسین و صدن الله علیهم درتبت شهادت یافتند. (۱)

#### امام صادق الله فرمود:

وَ لا تقولوا: خرج زيدٌ فَإِنَّ زَيداكان عالماً، وكان صدوقاً، ولم يَدْعُكم إلى نفسِه؛ إنَّما دعاكم إلَى الرّضا من آل محمدﷺ، و لو ظَهَرَ لَوْ فل بِمَا ذَعَاكُم الِهِ. انَما خرج الى سلطان مجتمع لِيَنْقُضَه

نگویید زید خروج کرد که زید عالم بود و راستگر بود و شما را به خود دعوت نکرد، همانا شما را به رضای از آل محمد ﷺ دعوت کرد و اگر او غالب می شد به آنجه شما را دعوت کرد و فا می کرد. همانا وی بر قدرتی که به کمال رسیده بود خروج کرد تا آن را درهم بشکند. (۲)

آری هنگامی که خبر شهادت زید به امام صادق ﷺ رسید بسیار ناراحت شدند و اندوهی عمیق بر او دست داد و از مال خود به خانوادههای یاران زید که با او در واقعه آسیب دیده بودند هزار دینار دادند.<sup>(۱7</sup>

# عقيدة زيد

زید گفت: نزد پدرم علی بن حسین ﷺ بودم در آن میان جابر بن عبدالله انصاری از در وارد شد، هنگامی که میان آن دو سخن آغاز شد. به ناگاه برادرم محمد از یکی از حجرهها به درآمد. جابر با دیدگان گشاده به وی نظر افکند. پس به سوی او

١- عيون اخبار الرضا /ج ١ / باب ٢٥.

۲ـ روضهٔ کافی / ج ۲ / ص ۱۱۶ .

٣ ـ ارشاد شيخ مفيد.

جلسی و زید

برخاست و گفت: ای پسر، پیش بیا، پس، پیش آمد. و گفت: برگرد، پس برگشت. گفت: شمایلی همانند شمایل رسول الله، ای پسر، نامت جیست؟ گفت: محمد. جابر گفت: فرزند چه کسی هستی؟ گفت: فرزند علی بن حسین، جابر گفت: پس تو یاقر هستی. پس بدو روی آورد و سر و دو دستش را ببوسید، سپس گفت: ای محمد، رسول خدا ترا سلام رسانید. محمد گفت: برترین سلامها بر رسول خدا باد، و بر تو ای جابر از اینکه سلام او را رسانیدی. جابر سپس به مصلای خود بازگشت، و با پدرم آغاز سخن کرد و می گفت که رسول خدا الشی و روزی مراگفت که ای جابر، هرگاه فرزندم را دریافتی وی را از من سلام برسان، او همنام من و شبیه ترین مردم به من است. علم او علم من و حکم او حکم من است. هفت تن از فرزندان او امینان پاک و اثمه ابرازند. هفتمین ایشان مهدی ایشان است که جهان را از داد و عدل پر می کند همچنانکه از جور و ستم پر شده است.

سپس رسول اكرم ﷺ چنين خواند:

آنان را پیشبوای مردم ساختیم تا خلق را به امر ما هدایت کنند و هر کار نیکو را از انواع عبادات و خیرات و بخصوص اقامهٔ نماز و ادای زکات را به ایشان و حی کردیم و آنها هم به عبادت ما پرداختند.<sup>(۱)</sup>

#### مجلسی و زید

مرحوم مجلسی می گود: زید به جهت خونخواهی حضرت امام حسین الله و امر به معموف و نهی از منکر خروج کرد، و مردم را به رضا از آل محمد الله خواند، و ر آن بود تا اگر بیروز شود، امامت را به افضل و اعلم آل البیت بازگرداند، و اکثر اصحاب ما بر این اعتفاد هستند، و گفتهاند: وی به صورت مخفی از سوی امام اذن خروج داشته است، و مؤید این مطلب، اخباری در باب گریهٔ حضرت صادق الله ترجم و دعای آن حضرت بر اوست.

١-كفاية الأثر / ص ٣٢٧.

## شیخ مفید و زید

شیخ مفید در مورد زید میگوید:

زید بن علمی پس از امام باقریمهٔ گزیدهٔ برادران خویش بود، عابد و پرهیزکار و فقیه و با سخاوت و شجاع بود، و با شمشیر ظاهر شد در حالی که امر به معروف و نهی از منکر میکرد، و خونخواهی امام حسینﷺ مینمود.

بسیاری از شیعیان به امامت او اعتفاد پیدا کردند، و سبب این بود که او بها شمشیر خروج کرد و مردم را به رضا از آل محمد می خواند، پس مردم گمان بردند که او در این دعوت خود را اراده کرده است، و حال آنکه چنین نبود، زیرا او می دانست برادرش امام باقر هم مستحق و سزاوار امامت بوده است و به هنگام وفات به امامت امام صادق هی وصیّت کرده است. (۱)

# تأثير شهادتها بر اوضاع سياسى

امام صادق ﷺ فرمود:

إِنَّ آل ابي سفيان قتلوا الحسين بن على صلوات الله عليهما، فنزع الله ملكهم و قتل هشام زيد بن على فنزع الله ملكه، و قتل الوليد يحيى بن زيد، فنزع الله ملكه (٢)

هماتا آل این سفیان، حسین بن علی (صداوات الله عملیهها) را کشتند، پس خداوند ملکشان را برانداخت، و هشام، زید راکشت، پس خداوند ملکش را برانداخت، و ولید، یحبی بن زید راکشت، پس خداوند ملکش را برانداخت.

کلینی در روضهٔ کافی، به اسناد خود از امام صادق ﷺ روایت کرده:

ان اللَّه عزَّ ذكره أذن في هلاك بني امية بعد احراقهم زيداً بسبعة ايّام (٦)

۱\_ ارشاد / ص ۲۶۸ .

٢- بحار / ج ١١ / ص ٢٧.

۳۔ روضہ کافی اج ۱ / ص ۲۰۸.

همانا خداوند هفت روز پس از سوزاندن زید اذن هلاک بنی امیه را داد.

مرحوم مجلسي در بحار از تفسير عياشي آورده:

عن داود الزقى، قال: سأل ابا عبدالله ﷺ رجل، و انا حاضر، عن قول الله: عَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِي بِالقَتْحِ أَو آشِ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصَبِّحُوا عَلَىٰ ما اَسَرَوًا في أَنْفُسِهِمْ فَاوِمِينَ (١)

فَقَالَ: أَذَنَ فِي هَلاك بِنِي أُمَيَّة بعد احراق زيد سبعة ايّام. (٢)

از داود رقمی روایت است که گفت: مردی ازامام صادق نظیّهٔ سؤال کرد، و من حاضر بودم. از قول خداوند: باشد که خدا پیروزی پیش آورد یا امری دیگر از نزد خود تا منافقان از آنچه در دل پنهان کردند سخت پشیمان شوند.

آنگاه امام صادق ﷺ فرمود: اذن داد خداوند در هلاک بنی امیه، هفت روز پس از سوزاندن زید.

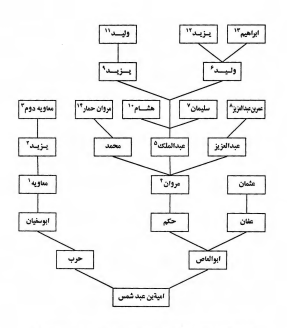
١- مائده / ٥٢ .

۲\_بحار / ج ۱۱ / ص ۳۹.

# اسامى و تاريخ سلطنت حاكمان بنى اميه

| ١-معاوية بن ابوسفيان  | 41         | تا         | 9.        |
|-----------------------|------------|------------|-----------|
|                       | (۲۰ سال هـ | م استاندار | بوده است) |
| ۲_یزید بن معاویه      | 9.         | تا         | 24        |
| ٣-معاويه دوم          | 84         | 5          | 84        |
| 4_مروان               | 84         | 5          | 80        |
| ۵-عبدالملک مروان      | 20         | 13         | AF        |
| عوليدبن عبدالملك      | AP         | 6          | 9.5       |
| ٧-سليمان بن عبدالملک  | 98         | 6          | 99        |
| ٨ عمر بن عبدالعزيز    | 44         | 6          | 1+1       |
| ٩_يزيد بن عبدالملک    | 1.1        | تا         | 1.0       |
| ١٠ ـ هشام بن عبدالملک | 1.0        | G          | 140       |
| ١١ ـ وليد بن يزيد     | 110        | G          | 175       |
| ١٧_يزيد بن وليد       | 175        | 13         | 148       |
| ١٣-ابراهيم بن وليد    | 148        | تا         | 177       |
| ۱۴_مروان حمار         | 144        | 13         | 144       |

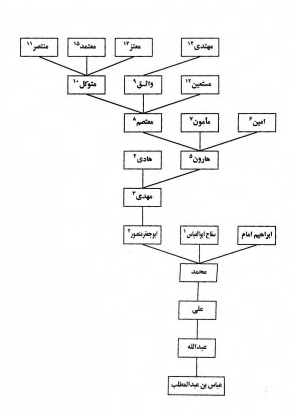




«و مثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الارض مالها من قرار» (ابراهم / ۲۶)

# اسامی و تاریخ سلطنت حاکمان بنی عباس که حکومت آنها مصادف با دوران امامت امامان معصوم بوده است.

| ۱_سفاح    | 144 | 13 | 148 |
|-----------|-----|----|-----|
| ۲_منصور   | 188 | 15 | 104 |
| ۳_مهدی    | 104 | تا | 189 |
| ۴_هادی    | 189 | تا | 14. |
| ۵۔رشید    | 14. | تا | 194 |
| ع_امين    | 198 | تا | 194 |
| ٧_مأمون   | 194 | 13 | *14 |
| ٨_معتصم   | *14 | 13 | *** |
| ٩_واثق    | YYY | 6  | *** |
| ١٠_متوكل  | *** | 13 | 747 |
| ١١_منتصر  | 747 | تا | 747 |
| ۱۲_مستعین | 744 | تا | 101 |
| ١٣_معتز   | 101 | (5 | 400 |
| ۱۴_مهتدی  | 400 | تا | YOP |
| ۱۵_معتمد  | 408 | تا | 779 |



بزودی از همین مؤلف منتشر میشود:

برامام رضاي وامام جوادي چه گذشت؟

چەگذشت؟

انسان و اهداف خلقت

از دیدگاه قرآن و عترت ایکا

ساير آثار مؤلف:

احهان در آینده ۲-بر امیر مؤمنان علی(ع) چه کذشت؟ ۳-بر امام حسن(ع) چه کذشت؟ ۴-بر امام ضادق(ع) و امام کاظم(ع) چه کذشت؟